
                    ث العلميحالبالعالي و  موزارة التعلي                       
 جامعة غليزان   

 نسانية ال و  جتماعية الاكلية العلوم  
 الفلسفة قسم علم الاجتماع و 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 إعداد الدكتور بن دحمان حاج

التعليم العالي أستاذ   

 

 

 

 2025/2026 السنة الجامعية:

 مطبوعة بيداغوجية 

)مقياس سداسي( فلسفة الأخلاقمطبوعة مقياس   
الثانية فلسفةالسنة   

 

 



1 
 

 مقدمة 

تهم، وذلك منذ بدايات ما الإشكاليات التي عالجها الفلاسفة، وقد كانت في صلب اهتماتعد قضايا الأخلاق من  
بتاح ، فها هم فلاسفة الشرق مثل الفيلسوف الصيني كونقوشيوس، والحكيم الهندي بوذا وحكيم مصر  الفكر البشري

وينبهون مجتمعاتهم إلى أهمتها، وقد دوّن هؤلاء وغيرهم من فلاسفة وحكماء الشرق يهتمون بقضايا الأخلاق    حوتب
الأخلاقية القضايا  حول  نظرياتهم  الاهتمام   الحكماء  واستمر  لأهميتها،  نظراً  بها  يحتفظ  التاريخ  لازال  مصنفات  في 

في الفلسفة اليونانية، حيث وجدنا سقراط يحول اهتمام الفكر البشري من قضايا الوجود والكون بموضوع الأخلاق  
الإنسان   قضايا  الأرض، إلى  إلى  السماء  من  الفلسفة  أنزل  سقراط  أن  قيل  حتى  الأخلاقية،  المشكلة  ضمنها  ومن 

لم يتجاهل المسائل الأخلاقية في مصنفاته، بدليل أنه قد نصائحه الأخلاقية كذلك نجد أرسطو الملقب بالمعلم الأول  
مسائل أخلاقية من قبيل العدالة والفضيلة ولده في كتاب حمل عنوان "علم الأخلاق إلى نيقوماخوس" وعالج فيه  إلى  

والصداقة وغيرها، وتواصل الاشتغال بالقضايا الأخلاقية في الحضارة العربية الإسلامية، حيث وجدنا فلاسفة الإسلام 
مع   وأرسطو  أفلاطون  في  ممثلة  اليونانية  الرؤية  بين  يمزجون  ومسكويه  سينا  وابن  الإسلامية،  كالفارابي  كما الأخلاق 

 .اعتم فلاسفة أروربا في العصر الحديث والمعاصر بالمشكلة الأخلاقية

أو  القيم  بمبحث  منه  تعلق  ما  خاصة  الفلسفي،  البحث  صميم  من  تعد  والتي  الأخلاقية  المشكلة  لأهمية  ونظراً 
الفلسفي الأكسيولوجيا الفكر  من  الجزء  لهذا  مقياس  تخصص  أن  العلمي  والبحث  العالي  التعليم  وزارة  إرتأت  فقد   ،

وراء   من  أهداف  له  وحددت  الأخلاق"  فلسفة  بمقاس"  مثل  وأسمته  البرمجة  الأخلاقية هذه  المذاهب  على  التعرف 
العلاقة بين فلسفة الأخلاق والأديان والعلوم تحديد  و  تتبع تطور الفكر الأخلاقي في الفلسفات المختلفة ، و الكبرى

المقياس    . الأخرى هذا  دراسة  قادراً وبعد  الطالب  يصبح  المقدمة  المحاضرات  من  على   الاطلاع على    والاستفادة 
 على فحص ونقد منطلقات المذاهب الأخلاقية يمتلك القدرة  أن  و   الأطروحات المختلفة في فلسفة الأخلاق 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 الأخلاق وإشكالياتهافي مفهوم فلسفة  المحاضرات الأولى:  

تعالج الفلسفة مباحث ثلاث هي: مبحث الوجود )الأنطولوجيا( ومبحث المعرفة )الابستمولوجيا( ومبحث   تمهيد:
الآن  وإلى  فجرها  منذ  الفلسفة،  تاريخ  مر  على  فيه،  الفلاسفة  تطرق  الأخير  المبحث  وهذا  )الأكسيولوجيا(،  القيم 

ا قيم  هي  الفلسفة  تناولتها  التي  والقيم  القيم،  فقيمة  الخيرو  الجمالو  لحق مسألة  المنطق الحق  .  علم  تناولها 
(Logique  ) الذي يميز بين صحيح الفكر وفاسده، واختلفت وجهات النظر حول تعريف الحق، ففريق يرى أن

هو  لما  بالأذهان  ما  تطابق  هي  الحقيقة  أن  يرون  وآخرون  الحق،  معيار  هي  والتميز  الوضوح  تشمل  التي  البداهة 
لصد  معياراً  العملية  الفائدة  أو  النجاح  أن  إلى  ثالث  فريق  يذهب  بينما  أو كذبها. بالأعيان،  الأحكام  قيمة أما    ق 

الجمال  الجمال   علم  وهي  (Esthétique)فيدرسها  قيمة  وآخر  الخير،  الأخلاق   قيمة  علم  ويدرسها 
(Ethics)   التي الفلسفية  الإشكالية  على  عميق  بشكل  نتعرف  أن  هذه  المحاضرات  سلسلة  في  نحاول  ما  وهو 

وذلك بالعودة إلى تاريخ الفلسفة وإلى النصوص الفلسفية   يطرحها هذا المبحث الفلسفي، وعلى موقف الفلاسفة منها
 التي تركوها. 

إن أول ما ينبغي البدء به في دراسة علم التعريف اللغوي والاصطلاحي لعلم الأخلاق والمفاهيم المرتبطة به: -1
من العلوم هو التعريف به وبموضوعه، فإذا حاولنا تعريف علم الأخلاق، فإنه من المسلم به أن نقدم المعنى اللغوي 

نورد في هذا العنصر مجموعة من التعاريف للمصطلحات المتعلقة بفلسفة الاحلاق من عديد والاصطلاحي له، كما  
وبعدها نبين أهمية علم الأخلاق وغايته وما إلى ذلك من المسائل التي تعدّ تمهيداً ومقدمات   من القواميس والمعاجم.

 ينبغي البدء بعرضها قبل الشروع في الحديث عن التفكير الأخلاقي والقضايا التي يثيرها في المحاضرات اللاحقة. 

خُلُق الإنسان هو استعداده الراسخ لصدور الأفعال الحسنة أو القبيحة عنه، فيكون خلق (  moralitéخُلُق: ) -
قبيحاَ  أو  وضيعاَ  أو  وحسناً  عظيماً  "   .الإنسان  والعادة"كما أن كلمة  والطبع  "السجية  تعني  العربية  اللغة  في  ، خُلُق" 

الباطنة  الإنسان  لصورة  وصف  أنه  وحقيقته  السجية،  والخلق  أخلاق،  وجمعها  الطبيعة  الخلُُق  العرب:  لسان  وفي 
، وعلى هذا يمكن تعريف الخلُُق بأنه "ملكة تصدر بها الأفعال عن النفس من غير تقدم روية وأوصافها المختصة بها

إلى  وطواعية  بارتياح  يسارع  فإنه  ولذا  صاحبها،  نفس  في  وراسخة  ثابتة  تكون  الملكة  هذه  أن  أي  وتكلف،  وفكر 
 . الفعل أو السلوك دون حاجة إلى باعث خارجي"

كلمتان مستعملتان معاً، إذ يقال: فلان حسن الخلَْق والخلُُق، أي حسن الظاهر والباطن،   "لخلَْق و"ا"  الخلُُق إن كلمة "
الصورة الباطنة، لأن الإنسان مركب من   – بضم الخاء    –   بالخلُُقالصورة الظاهرة، ويراد    – بفتح الباء    –   بالخلَْق فيراد  

 جسد مدرك بالبصر، ومن نفس مدركة بالبصيرة، ولكل واحد منهما هيئة وصورة، إما قبيحة، وإما جميلة. 



3 
 

في فطرة الإنسان، وما هو كسبي، أي الصفات   والخلُُق يشمل ما هو فطري أو غريزي، أي الصفات الطبيعية المركوزة
في مسكويه  التي تكتسب بالتدريب والمران وتصبح عادة ثابتة أو طبيعة ثابتة، أو طبيعة ثانية، ويؤكد ذلك ما ذكره  

تعريفه للخلق بقوله إنه: "حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولا روية، وهذه الحال تنقسم إلى قسمين: 
فمزاولة الفعل وممارسته وتكراره   .منها ما يكون طبيعياً من أصل المزاج، ومنها ما يكون مستفاداً بالعادة والتدريب"

تعطي الملكات، وتحقق الخلُُق المطلوب فيصير عادة لصاحبه، فمن يزاول الصبر مثلاً ويتمرن عليه ويكرره يكتسب 
الحلِْم يزاول  من  وكذلك  له،  سجية  ويصبح  الخلًُق  أخلاقاً   هذا  الصفات  هذه  له  تصير  والعفة،  والصدق  والشجاعة 

 بمنزلة الطبائع

طبعه ومزاجه، وأخلاق (  Caractèreوخُلُق ) زيد ونقصد  يطلق على الأفراد وعلى الجماعات، نقول أخلاق 
العرب ونقصد عاداتهم وطبيعتهم، وقيل الخلُُق ملكة، وقيل كيفية نفسانية، وهيئة للنفس راسخة تصدر عنها الأفعال 

لا الحليم  النفس كغضب  صفات  من  الراسخ  فغير  وتكلّف.  وروية  فكر  تقدّم  غير  من  وكذا   بسهولة  خُلُقاً،  يكون 
بإعطائه  قصد  إذا  وكالكريم  الكرم،  حاول  إذا  وتأمل، كالبخيل  بعسر  النفسية  للأفعال  مبدأ  يكون  الذي  الراسخ 

وليس الخلُُق عبارة عن الفعل، الشهرة، وكذلك من تكلّف السكون عمد الغضب بجهد أو روية لا يقال خُلُقه الحلم.  
 . السخاء ولا يبذل، إما لفقد المال أو لمانع، وربما يكون خلقه البُخل وهو يبذل لباعث أو رياءفربّ شخص خلقه 

والخلُُق ينقسم إلى فضيلة هي مبدأ لما هو كمال، ورذيلة هي مبدا لما هو نقصان. والخلُُق العظيم المشار إليه في الآية 
خُلُقٍ    ﴿وَإِنَّكَ  قول 4)القلم:  عَظِيمٍ﴾لَعَلى  على  المؤمنين  (،  العمل   عائشة  أم  أن  يعني  القرآن،  هو  عنها،  الله  رضي 

 من غير تكليف. وقال الصوفية الخلُُق العظيم هو الإقبال على الله تعالى بالكلية.   صلى الله عليه وسلم للرسول  بالقرآن كان طبيعة  

فهي هلم يبحث أما اصطلاحاً،    في اللغة العربية هي جمع خُلُق، وهو العادة والطبع والمروءة. (:  Ethicsأخلاق )
في الأحكام الخاصة بالخير والشر والفضيلة، وهو على نحوين: إما أن تتجه إلى التحليل السيكولوجي أو تتجه نحو 

 . التحليل الاجتماعي

 جملة قواعد السلوك المقررة في المجتمع والتي يجب على كل فرد منه أن يلتزمها.  ي ه  (morale)أخلاق:  

 وعلم الاخلاق هو النظر في أفعال الإنسان من حيث حسنها وقبحها ومن حيث وجوب فعلها أو تركها.-

 والأخلاق أيضاَ هي التصرفات من حيث حسنها أو قبحها. وعندئذ تكون الاخلاق حسنة أو سيئة.-

في كتابه "مشكلة الفلسفة" قائلاَ: "حقاً إن الناس حينما يتحدثون عن "الأخلاق"، الأخلاق  وقد عرّف زكريا إبراهيم  
الحقب  من  ما  حقبة  في  الناس  من  جماعة  بها  تُسَلّم  التي  السلوكية  القواعد  من  مجموعة  الغالب  في  به  يعنون  فإنهم 

نهم يذهبون إلى أن موضوعها هو التاريخية، ولكن الفلاسفة قلما يوافقون على هذه النظرة الوصفية إلى الأخلاق، لأ



4 
 

فرض القواعد التي ينبغي أن يحتذيها الإنسان في سلوكه. ومن هنا فقد أبى الفلاسفة أن يجعلوا من "الأخلاق" مجرد 
 معيارية )علوم دراسة تقريرية للعادات والطبائع والسنن والمواضعات السائدة بين الناس، وراحوا يؤكدون أنها دراسة  

الأعلى"   ( Normative Sciencesمعيارية   "المثل  وتحديد  الخلقي"،  "القانون  تشريع  في  مهمتها  تنحصر 
وتفسير "الكمال الأدبي". وهكذا أصبحت الأخلاق في نظرية الفلاسفة هي "نظرية المثل الأعلى"، أو على الأصح 

 "الدراسة المعيارية للخير والشر". 

ولقد انتقل هذا المدلول اللغوي إلى الاصطلاحي، فأمسى مصطلح   (Ethics: )أو فلسفة الاخلاق  علم الأخلاق 
به يقصد  الأخلاق  والشر.  علم  الخير  معايير  وفي  الأخلاقية،  المبادئ  وطبيعة  أصول  في  ينظر  الذي  وفلسفة   العلم 

الأخلاق هي مبحث أخلاقي يتناول الأحكام التقويميّة المتعلقة بالأعمال الإنسانية من جهة اتصافها بالخير أو الشر، 
 وربما أطلقت اللفظة، عند بعضهم علة علم الأخلاق. 

مصطلح   تعريف  جاء  فقد  يودين  وي.  روزنتال  م.  عليها  أشرف  التي  الفلسفية  الموسوعة  في  الأخلاقية أما 
(moralité)    الناس، تحدد واجباتهم كل تجاه ما يلي: "والأخلاقية هي جماع قواعد ومعايير حياة الجماعة وسلوك

أو  شريراً  فإذا كان  موضوعي،  نحو  على  وعادلاً  خيراً،  يكون  حينما  أخلاقياً  السلوك  ويكون  المجتمع،  وتجاه  الآخر 
والعكس بالعكس. ولهذا تتضمن الأخلاقية تقييماَ. ولب التقييم نراه،   (Immorale)  لا أخلاقيظالماً فهو إذن  

. وقد ظهرت الأخلاقية مع ليس فقط في أحكام )أيديولوجيا( إنما أيضاً في استجابات وردود أفعال انتقالية وإرادية
بزوغ المجتمع الإنساني، أي قبل ظهور الدولة والقانون، وقد اعترتها عملية تاريخية طويلة من التطور غيرت من طابعها 

 . التغيرات في أسلوب الإنتاج والنظام الاجتماعي"مع  

ويبُين لنا  على معرفة الغاية الأخيرة للحياة،  ويساعدنا  إن علم الأخلاق إذن، هو علم يوضح لنا الحياة الأخلاقية، 
والشر،  الخير  معاني  لنا  يفسر  علم  هو  أخرى  وبعبارة  الأعمال.  على  الحكم  في  به  نهتدي  الذي  الأخلاقي  المقياس 
في  الناس  يقصده  أن  ينبغي  ما  ويبين  للآخرين،  معاملتهم  في  الناس  يتبعها  أن  ينبغي  التي  المثلى  الصورة  لنا  ويوضح 

 ينبغي أن يكون. أعمالهم من غايات، وباختصار هو علم ينير الطريق لما  

مثل  إلى  بالنظر  الإنسان  سلوك  نحو  به  يتُجه  الذي  العلم  ذلك  هو  العلم،  لهذا  أعطيت  التي  التعريفات كذلك  ومن 
ويعتبر علم الأخلاق أعلى حتى يمكن وضع قواعد عامة للسلوك والافعال تعين على فعل الخير والابتعاد عن الشر. 

عادة من العلوم المعيارية، كما ذكرنا آنفا، أي لا تقتصر على دراسة ما هو كائن، ولكن بما   - أو الفلسفة الخلقية  –
ينبغي أن تكون عليه، ولذا فإن مهمته هي "وضع الشروط التي يدب توفرها في الإرادة الإنسانية وفي الأفعال الإنسانية 

 ".لكي تصبح موضوعاً لأحكامنا الأخلاقية عليها



5 
 

إن الأخلاق من حيث كونها علماً، نوع من الفلسفة العملية، وهي الفلسفة التي تقصد إلى تحصيل علم تحته عمل، 
بمعنى أنها تهدف إلى معرفة ماهية الخير، وماهية الشر، والمقياس الذي يقاس به كل منهما، وهذه المعرفة تتطلب أو 

رادة الطيبة. ويمكن أن يقال في تعريف عمل الأخلاق، أنه تقتضي عمل الخير وتجنب الشر، إذا توافرت لصاحبها الإ
ويحدد القيم والقواعد العملية التي يجب مراعاتها   ،حيث منابعه ودوافعه وغاياته  الإنساني منعلم يدرس ظاهرة السلوك  

سائل الابتعاد في السلوك أياً كان لون هذا السلوك أو شكله، كما يدرس وسائل الإلزام والالتزام بالسلوك الخير، وو 
   عن السلوك الشرير.

وقد عرف أحمد أمين علم الأخلاق بقوله: "هو علم يوضح معنى الخير والشرّ، ويبيّن ما ينبغي أن تكون عليه معاملة 
 الناس بعضهم بعضاً، ويشرح الغاية التي ينبغي أن بقصدها الناس في أعمالهم وينير السبيل لعمل ما ينبغي". 

عمل الأخلاق )أندري لالاند  وقد تطرق الفيلسوف   موسوعته الفلسفية إلى تعريف  بقوله: "هو (  Ethiqueفي 
الفصل  ينبغي  مفاهيم  ثلاثة  يوجد  أنه  يرى  والشر، كما  الخير  بين  التمييز  على  القائم  التقويمي  الحكم  موضوعه  علم 
بينها: أولا: الأخلاق، أي مجمل التعاليم المسلّم بها في عصر وفي مجتمع محدّدين، والمجهود المبذول في سبيل الامتثال 

تداء بها. ثانيا: العلم العملي، وموضوعه سلوك الناس )أو حتى الكائنات الحية عموماً، لهذه التعاليم، والحضّ على الاق
يسمّى هذا   كما يرى سبنسر(، بصرف النظر عن الأحكام التقويميّة التي يطلقها الناس على هذا السلوك، ونقترح أن

على Ethologieأو    Ethographieالعلم   التقويمية  الأحكام  مباشراً  له  موضوعاً  يتخذ  الذي  العلم  ثالثا:   .
، والحال، مهما تكن Ethiqueالأعمال الموسومة بأنها حسنة أو قبيحة. وهذا ما نقترح أن يسمّى علم الأخلاق  

الفرضيّة التي تًعتمد بخصوص أصل مبادئ الأخلاق وطبيعتها، فإن الريب لا يطاول الأحكام القيمية التي تدور حول 
 .السلوك، لأنها ظواهر واقعيّة

ما الفائدة التي ترتجى من الاشتغال بعلم الأخلاق، أو ما هي الغاية التي نسعى إليها   دراسة الأخلاق:   فائدة-2
 من وراء دراستنا لهذا العلم؟ 

التأثير في إرادتنا وهذايتها،    ليس غرض علم الأخلاق مقصوراً على معرفة النظريات والقواعد، بل من أغراضه أيضاً     
الناس  ومنفعة  وكمالنا  خيرنا  ونحصل  للحياة،  الأعلى  المثل  حتى نحقق  أعمالنا  ونصبغ  حياتنا  نشكّل  أن  على  وحملنا 
وخيرهم، فهو يشجّع الإرادة على عمل الخير، ولكن ليس ينجح في ذلك دائماً، فهو إنما يؤثر أثره إذا طاوعته طبيعة 

وفطرته.   رياضتنا أرسطوقال  الإنسان  ذلك  على  زيادة  يلزم  بل  هي،  ما  يعلم  أن  يكفي  لا  بالفضيلة  يتعلق  "فيما   :
قادرة  والكتب  الخطب  ولو كانت  وأخياراً،  فضلاء  لتصيرنا  أخرى  وسيلة  إيجاد  أو  واستعمالها  حيازتها  وحدها   على 

أن يطلبها كل الناس، وأن تشترى بأغلى الأثمان،   – كما كان يقول تيوغنيس    –على أن تجعلنا أخياراً لاستحقت  



6 
 

في   –لسوء الحظ    – ولكن   ما تستطيع المبادئ في هذا الصدد هو أن تشدّ عزم بعض فتيان كرام على الثبات  كل 
 . الخير، وتجعل القلب الشريف بالفطرة صديقاً للفضيلة، وفيّاً بعدها"

إن الغاية من علم الأخلاق تتحقق إذا كانت أخلاق الإنسان قابلة للتغيير وهذه المسألة اختلفت فيها آراء المفكرين 
سقراط   وقد كان  ومعارض.  مؤيد  العلم    –بين  هذا  للتغيير  –مؤسس  الإنسان  أخلاق  بقبول  القائلين  رأس  ، على 

بالفضائل  العلم  أن  أي  الرذيلة،  هو  والجهل  الفضيلة  هو  عنده  فالعلم  العلم،  هو  تغييرها  إلى  السبيل  أن  إلى  وذهب 
ه( أن تغيير الخلُُق ممكن، 505)ت  الغزالي    يستتبع التحلي بها والجهل بها هو مصدر الرذيلة. وكذلك يرى الإمام

أمر النبي   صلى الله عليه وسلمولو لم يكن ممكناً لما قال النبي    به، "حسنوا أخلاقكم"، فذلك دليل على إمكان تغيير الخلُُق وإلا لما 
عقله  استيلاء  مع  الإنسان  تهذيب  المرء  ينكر  وكيف  والترهيب،  والترغيب  والواعظ  الوصايا  لبطلت  ذلك  امتنع  ولو 

 . وتغيير خلق البهائم ممكن"

"ثم   421)ت    مسكويه وقد كان   يقول:  ذلك  وفي  والغزالي  سقراط  لرأي  مماثل  برأي  الأخذ  إلى  يذهب  أيضاً  ه( 
اختلفت الناس أيضاً اختلافاً ثانياً، فقال بعضهم: من كان له خًلًق طبيعي لم ينتقل عنه. وقال آخرون: ليس شيء 

لى قبول الخلًًق، بل ننتقل بالتأديب من الأخلاق طبيعياً للإنسان ولا نقول: إنه غير طبيعي، وذلك أنّا مطبوعون ع
نختاره   الذي  هو  الأخير  الرأي  وهذا  بطيئاً.  أو  سريعاً  إما  إلى والمواعظ  يؤدي  الأول  الرأي  ولأن  عياناً،  نشاهده  لأنا 

إبطال قوة التمييز والعقل وإلى رفض السياسات كلها وترك الناس همجاً مهملين، وإلى ترك الأحداث والصبيان على 
 وهذا ظاهر الشناعة جداً". أن يكون عليه بغير سياسة ولا تعليم،  ما يتفق  

إصلاح  في  أثر  له  ليس  العلم  أن  إلى  يذهبون  فإنهم  للتغيير  الإنسان  أخلاق  لقبول  المعارض  الاتجاه  أصحاب  أما 
( الذي ينكر أية صلة بين العلم والأخلاق، فالعلم في رأيه ليست 1903-1820النفوس، ومنهم هربرت سبنسر )

ق وإصلاح النفوس بينما نرى من المتعلمين له سلطة تهذيبية، يقول سبنسر: "كيف يرجى من العلم تهذيب الأخلا
الذين استنارت عقولهم واتسعت مداركهم أفراداً لا خلاق لهم، ووعاظاً يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم... وبجانب 

 هؤلاء نجد من الجهال والاميين من هم على جانب عظيم من الاستقامة والشرف". 

والمواعظ،  الأخلاقية  للنصائح  قيمة  أية  وينكر  الخلقية،  التعاليم  يهدر كل  انه  إذ  صحيحاً،  ليس  الرأي  هذا  ولكن 
 ويجعل المرء محكوماً على الإطلاق بما أمدته به الوراثة من صفات الآباء والأجداد، إن خيراً فخير وإن شراً فشر. 

لنا أن دراسة علم الأخلاق   أم فلسفياً    – وهكذا يتضح  عظيمة في ترشيد السلوك الإنساني   – دينياً كان  لها فائدة 
 وتوجيهه نحو القيم الخلقية والمثل العليا على أساس من الفهم والوعي والإدراك.



7 
 

فَعُ الْمُؤْمِنِيَن﴾ ولو لم تكن لمثل هذه الدراسة فائدة لما وجدنا القرآن يقول   رْ فإَِنَّ الذكِّْرَى تَ ن ْ  ( 55الذاريات: )﴿وَذكَِّ
وغذا كان من الممكن تغيير طباع البهائم والحيوانات المتوحشة، فإن تغيير طباع الإنسان يكون ممكناً من باب أولى، 
فالدراسة الأخلاقية تقوي إرادة الإنسان على الخير وسلوك الطريق القويم وتنشط العزيمة على المضي في سبيل الفضيلة، 

 والاهتداء بها في أعمالها. 

ويضاف إلى ذلك أن دراسة الأخلاق تكسب صاحبها القدرة على الدقة في تقدير الأعمال الأخلاقية ونقدها من 
والمكان  الزمان  بحكم  يتأثر  أو  العادة  أو  للعرف  حكمه  في  يخضع  أن  دراسة غير  أن  ذلك كله  معنى  ليس  ولكن   .

الأخلاق تجعل جميع الناس فضلاء، فهذا امر يعتمد بدرجة كبيرة على الاستعداد الشخصي لكل فرد كما هو الحال 
مثلاً في التصوف، فدراسة التصوف وحدها لا تجعل من صاحبها متصوفاً، فذلك أمر يعتمد على مدى ما لديه من 

وكل ما يمكن للمبادئ أن تحققه في هذا الصدد هو، كما يقول أرسطو: "أن تشد عزم استعداد وميل إلى التصوف.  
 ثبات في الخير، وتجعل القلب الشريف بالفطرة صديقاً للفضيلة، وفياً بعهدها". بعض فتيان كرام على ال

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 الأخلاق بالعلوم الأخرى   فلسفة المحاضرة الثانية: علاقة  

نود ان نشير في البداية إلى أنه إذا كان البعض قد اعترض على إطلاق كلمة )علم الأخلاق( على الدراسات مقدمة:  
الأخلاقية بحجة أن الأخلاق ليست علماً تطبيقياً يقوم على المنهج التجريبي أو على الاستقراء، فإننا لا نرى ما يمنع 

الع مفهوم  لأن  المجال،  هذا  في  العلم  استخدام كلمة  على من  يقتصر  ضيقاً  يعد  لم  الباحثين،  أحد  يقول  لم، كما 
الدراسات القائمة على أساس التجربة والاستقراء فقط، كما زعم الوضعيون، بل إن معناه يشمل كل دراسة منهجية 
نطاقه  في  دخلت  وبهذا  نحوه،  أو  استنباطي  أو  استقرائي  منهج  ضوء  في  وتفسيرها  الحقائق  معرفة  إلى  ترمي  منظمة 

 ."الدراسات الأخلاقية  ، نجدت جديدة لا تعتمد على الملاحظة والتجربة، ومن تلك الدراساتدراسا

علاقة  فله  تتفاوت،  العلاقات  هذه  أن  إلا  العلوم،  من  بغيره  متعددة  علاقة  له  الأخلاق  علم  فإن  حال  أي  وعلى 
بالعلوم السلوكية وعلاقة بالعلوم المعيارية، وعلاقة بالسياسة، وعلاقة بالدين، وله نوع من العلاقة بالعلوم البيولوجية 

 هي:   والطبيعية، ومن اهم العلوم التي له معها علاقة 

والإدراك :  علم الأخلاق وعلم النفس-أ الإحساس  قوى  يبحث في  النفس  فعلم  ارتباط كبير،  العلمين  هذين  بين 
والحافظة والذاكرة، وفي الإرادة وحريتها والخيال والوهم، وفي الشعور والعواطف وفي اللذة، والباحث في علم الأخلاق 

خيرة تفرعّ من علم النفس فرع لا يستغني عن هذه المباحث، فعلم النفس مقدمة لازمة لعلم الأخلاق. وفي الأيام الأ 
الاجتماعي" النفس  "علم  العقل، سّموه  في  وتأثيرها  اللغة  في  فيبحث  الاجتماعية،  وجهته  من  العقل  يدرس  وهو   ،

وتطور النظم الاجتماعية ونحو ذلك، ولهذا الفرع تأثير مباشر في علم الأخلاق أهم من  وعادات الأقوام المتوحشة، 
الفردي.  النفس  علم  الفرنسي  و   تأثير  المستشرق  أكد  ترجمته 1895-1805)  بارتملي سانتهليرقد  مقدمة  في   )

لكتاب أرسطو طاليس )علم الأخلاق إلى نيقوماخوس( على العلاقة الوثيقة بين علم الأخلاق وعلم النفس، عندما 
ان  ذلك  وتفسير  تحكمياً...  علماً  يكون  أو  الأخلاق،  علم  يتحقق  السيكولوجية لا  المشاهدة  "بدون  قائلا:  كتب 

التي تلعب أهم الأدوار في السلوك الإنساني، فهو يبحث مثلًا عن الضمير وعن   علم النفس يبحث عن جميع القوى
الإرادة، والذاكرة والحافظة والإدراك والوهم والفهم إلى غير ذلك مما في الإنسان من إحساسات وعواطف وانفعالات، 

هذه أعمال عقلية  وكل  هي أفعال  أو  ولما كان   نفسية،  الحياة،  هذه  مسرح  على  يعمل  أو  يقول  لأن  الإنسان  تحرك 
علم الأخلاق يتخذ لنفسه موضوعاً هو أفعال الإنسان العاقل الحر المختار ، كما قد عرفنا في موضوعه، ما كان لنا 

تحكماً لا يقبله   أن نحكم على إنسان حكماً أخلاقياً من غير أن نًدخل هذه الأشياء في اعتبارنا، وإلا كان ذلك منا 
 عقل". 



9 
 

فعلم النفس إذن يعد مقدمة ضرورية لابد منها لعلم الأخلاق، ولذلك فإننا نجد كثيراً من فلاسفة الأخلاق كأفلاطون 
 وأرسطو ومسكويه والغزالي يتعرضون في بحوثهم الأخلاقية للكلام عن النفس وقواها. 

الإنسان علم الأخلاق وعلم الاجتماع:    - ب السلوك، أي أعمال  دراسة  فإن  وثيقة،  العلمين  هذين  بين  العلاقة 
لأن  الاجتماع،  علم  موضوع  هي  التي  الاجتماعية  الحياة  دراسة  إلى  حتماً  تجرّ  الأخلاق  موضوع  هي  التي  الإرادية 

فضائل الفرد إلّا   الإنسان لا يمكن أن يعيش إلا مجتمعاً، فهو دائماً عضو في جمعية ما، وليس في قدرتنا أن نبحث
إذا بحثنا المجتمع الذي ينتسب إليه وعرفنا ما فيه مما يعين على نموّ الفضيلة أو يعوقها، وأيضاً المثل الأعلى الذي يرسمه 

الاجتماعية يعين الفرد على تحقيق غرضه، والذي يتكفّل   علم الأخلاق للفرد يجب أن يقرن بوضع مثل أعلى للنظم 
الا علم  هو  الأخير  في بهذا  ويبحث  ارتقت،  وكيف  الناس  من  الأولى  الجمعية  في  يبحث  الاجتماع  علم  جتماع. إن 

اللغة والدين والأسرة وكيف تكوّن القانون والحكومة ونحو ذلك، ودراسة هذه الأشياء تعًين على فهم أعمال الإنسان 
وهناك أيضاً السؤال الخاص بالعلاقة بين الأفكار الخلقية وتطبيقاتها   .1والحكم عليها بالخيريةّ أو الشريةّ والصواب والخطأ

 من جهة، وبينها وبين العادات الاجتماعية لعصر بعينه من جهة أخرى. 

وإذا كان هذين العلمين، أي علم النفس وعلم الاجتماع تشترك في دراسة السلوك الإنساني فإن هناك خلافاً بينها، 
وتقويمه،  الإنساني  السلوك  مبادئ  بوضع  يهتم  الأخلاق  فعلم  السلوك،  من  خاصة  بناحية  يهتم  منها  إن كلاً  حيث 

 وعلم النفس يهتم بتفسير هذا السلوك وعلم الاجتماع يهتم بوصفه وتصنيفه.

إن علم الأخلاق، كما قلنا، يهتم في رأي الكثيرين بتقويم السلوك ووضع مبادئه الخلقية، وتحديد المقياس الذي تقاس 
المقياس هذا  قربها من  حسب  على  أولها  عليها  ويحكم  به،  السلوك  بتفسير   أنماط  يهتم  النفس  وعلم  عنه،  بعدها  أو 

سلوك الإنسان، وتوضيح المبررات النفسية لتصرفات الإنسان مع نفسه ومع الآخرين، وهو يصف هذا السلوك وصفاً 
 علمياً ليكشف عن القوانين النفسية التي يخضع لها الشخص في تصرفاته. 

يقوم   ثم  معين،  زمان  في  معينة  بيئة  تسود  التي  الاجتماعية  العادات  بوصف  يهتم  فإنه  الاجتماع  علم  بتصنيفها أما 
 .فقط، ومن ثّم فإن مبادئه وقوانينه ليست مطلقة، لأنها تخضع لظروف الزمان والمكان والدين والحضارة

ما -ج بدراسة  تهتم  التي  العلوم  وهي  المعيارية،  بالعلوم  الأخلاق  علم  علاقة  عن  أما  المعيارية:  والعلوم  الأخلاق  علم 
العلوم   هذه  فإن  لذلك،  والمقياس  المعيار  وتحدد  يكون،  أن  وعلم   –ينبغي  المنطق،  وعلم  الأخلاق،  علم  في  وتتمثل 

الأخلاق   – الجمال   فعلم  والجمال،  والحق  الخير  قيم  الثلاث:  الإنسانية  القيم  في  وتبحث  المعيارية،  صفة  في  تشترك 
 يبحث عن الخير، وعلم المنطق يبحث عن الحق، وعلم الجمال يبحث عن الجمال أو القيمة الجمالية. 

 

 



10 
 

ليس فكراً  لها، والإنسان  أنها علوم إنسانية، بمعنى أنها ترتبط بالإنسان وتجعل منه هدفاً  أيضاً في  وتتفق هذه العلوم 
خالصاً ولا شعوراً مجرداً، وإنما هو كل متكامل يتداخل فيه الفكر والشعور والنزوع، إنه وحدة واحدة، وليس هناك 

ثّم فإن القيم الثلاثة كثيراً ما تتدخل في بعض المواقف، ويبدو ذلك واضحاً انفصام تام بين هذه الجوانب الثلاثة، ومن  
في مثل قولك إن الجمال جمال الخلق، أو قولك إن في هذا الجمال عفة وطهارة وقداسة، مشيراً بذلك إلى الجمع بين 

بين الخيرية   سفة إلى أن وحّد الجمال والخلق، ولا يخفى أن الحق كثيراً ما يهدي إلى الخير، وقد وصل الأمر ببعض الفلا
 والجمال.

وإذا كانت هذه العلوم تبحث في الإنسان فإن هناك اختلافاً بينهما، فعلم الأخلاق يبحث في الإنسان من حيث 
سلوكه ويضع المعيار أو القواعد التي ينبغي أن يكيف الإنسان سلوكه على مقتضاها، وعلم المنطق يبحث في الإنسان 

ي أن  ينبغي  التي  القواعد  أو  المعيار  ويضع  تفكيره  حيث  فيبحث في من  الجمال  علم  أما  منوالها،  على  الإنسان  فكر 
الإنسان من حيث المتعة والبهجة التي تبعثها مناظر الأشياء الجميلة فيه، ويضع المعيار أو القواعد التي ينبغي مراعاتها 

 .1في الأشياء التي تحقق له المتعة والبهجة

أعمال   علم الأخلاق وعلم القانون:-د تنظيم  وهي:  واحدة  غايتهما  وتكون  الإنسان،  أعمال  العلمين  موضوع 
الناس لإسعادهم، ولكن دائرة علم الأخلاق أوسع، فالأخلاق تأمر بعمل كل ما ينفع وتنهى عن عمل كل ما يضرّ، 

معاملة   وحُسن  الفقير  إلى  القانون كالإحسان  بها  يأمر  لا  نافعة  أعمال  فهناك  القانون،  لزوجته، وليس كذلك  الزوج 
وهناك أعمال ضارةّ لا ينهى عنها القانون كالكذب والحسد. والسبب في عدم تدخل القانون في هذه الأشياء وأمثالها 
من  وفي كثير  قانوناً.  يكن  لم  وإلّا  نهيه  أو  أمره  يخالف  من  يعُاقب  أن  استطاع  إذا  إلا  ينهى  ولا  يأمر  لا  القانون  أن 

وفرق آخر،  استعمال وسائل أكثر ضرراً على الأمة مما يأمر به القانون أو ينهى عنه.  الأحيان يستلزم تنفيذ القانون
وهو أن القانون ينظر إلى الأعمال من حيث نتائجها الخارجية، وإن عنى بشيء وراء ذلكن فهو أن يبحث عن قصد 

ولو لم يصدر عنها عمل   –العامل من هذا العمل الخارجين أما علم الأخلاق، فيبحث في حركات النفس الباطنية  
كما يبحث في الأعمال الخارجية. ولتوضيح ذلك نقول: "إن القانون يستطيع أن يقول: "لا تسرق" و"لا   –خارجي  

، فتشارك القانون في النهي عن السرقة والقتل، فتزيد عليه  تقتل"، ولا يستطيع أن يقول شيئاً وراء ذلك. أما الأخلاق
 تتخيل ما هو عبث وباطل". يستطيع القانون أن يحمي ملك الناس وأن ينهى عن فتثول: "لا تفكر في الشر" و"لا

التعدّي عليه، ولكن لا يستطيع أن يأمر المالك أن يقصد إلى المصلحة والخير في استعمال ما له، إنما الذي يستطيع 
 .2هذا الأمر علم الأخلاق 

 

 
 



11 
 

إلى درجة لا تجعلنا في حاجة إلى أن   من الوضوحربما تكون  إن العلاقة بينهما    علم الأخلاق وعلم السياسة:-ه
، فالإنسان مدني بالطبع، وما دام الامر كذلك فلابد ونحن نتحدث عن حقيقة سلوك الفرد وفضائله نتحدث عنها

سلوك  في  آثارها  تترك  دولة  أي  في  السياسية  التيارات  لأن  إليه،  ينتمي  الذي  المجتمع  أو  الدولة  في  عنه  نبحث  أن 
ظر إلى علم الأخلاق على أنه فرع من علم الأفراد، وقد بالغ بعض الفلاسفة في هذا الاتجاه لدرجة أن أرسطو قد ن

 .1السياسة

بينهما علاقة وثيقة وقوية حتى إننا كثيراً ما نرى الأخلاق تدرس باسم الدين، والدين   علاقة الأخلاق والدين: -و
يدافع عن نفسه ضد الملحدين باسم الأخلاق، فهما يتبادلان العون، ويقاتلان معاً عدواً مشتركاً، ويقصدان معاً إلى 

مدلول إحدى الكلمتين يتطابق مع مدلول الأخرى في بعض المواقف لشدة ما   تهذيب النفس وصلاح الفرد، ويكاد
 بينهما من قربى ونسب. 

، لأن الأخلاق من ومهما يكن من شيء فإن الأخلاق لابد ان ترتبط بالدين في نظر كثير من الفلاسفة والمفكرين
 ، FichteJohann Gottlieb    (1814)–1762 فيخته  غير دين، كما ذهب إلى ذلك الفيلسوف الألماني

الدينية،  فالعقيدة  وتأثيراً.  فعاليةً  لها  يجعل  الذي  وهو  العليا،  المثل  إلى  يهديها  الذي  هو  الدين  لأن  وذلك  عبث، 
هي   الأخلاقية،  المبادئ  أو  القوانين  بقدسية  للإحساس  الرئيسي  المصدر  إلى   أكبر باعتبارها  الإنسان  يدفع  دافع 

. ومن المعلوم أن علم الأخلاق ليس فيه جزاء الأعمال الإيجابية الخيّرة، وأقوى رادع يزجره عن اتباع الهوى والشهوات
قط إلا حكم الضمير، وحكم الضمير لا يمكن ان يكون له الأثر في التهذيب الخلقي والإصلاح الاجتماعي إلا إذا 

 .2اقترن به ما يربيه ويقويه، وهو الدين الذي يخضع ضميره الإنسان له، لأن صوت الضمير المتدين قوى

إلى  والمسارعة  لأحكامها  الامتثال  إلى  الأفراد  وتدفع  والإيجابية،  القوة  للأخلاق  تضمن  الدينية  العقيدة  أن  والواقع 
الالتزام بقيمها، وتغري بالاستقامة، وتحذر من الانحراف، ومن هنا فقد قيل: "إن الفكرة المجردة لا تصبح عاملًا فعالًا 

السبب في أن الأخلاق الدينية أقوى من الأخلاق المدنية إلى حد تستحيل   إلا إذا تضمنت عنصراً دينياً، وهذا هو
معه المقارنة، ولذلك لا يتحمس الإنسان في الخضوع لقواعد السلوك القائم على المنطق إلا إذا نظر إليها على أنها 

الإلهية"  الذات  من  منزلة  عجائب 3أوامر  من  الإسلامي  التاريخ  لنا  يسجله  ما  الرأي  هذا  على  يبرهن  دليل  وخير   ،
ومنها ما حدث عند نول النهي  بها حال التبليغ بها،  الانقياد والطاعة للأوامر الإلهية التي كان المسلمون يصدعون 

إذ قمت حتى   –عن الخمر )فعن أبي بريدة عن أبيه قال   بينما نحن قعود على شراب لما ونحن نشرب الخمر حلا، 

 

 
 
 



12 
 

اَ الْخمَْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأنَْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رجِْسٌ فأسلم عليه إذ نزل تحريم الخمر    صلى الله عليه وسلمآتى رسول الله   ﴿يَا أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنمَّ
تُ فْلِحُونَ  لَعَلَّكُمْ  فاَجْتَنِبُوهُ  يْطاَنِ  الشَّ عَمَلِ  الخَْ  ۝ مِنْ  في  وَالْبَ غْضَاءَ  الْعَدَاوَةَ  نَكُمُ  بَ ي ْ يوُقِعَ  أَنْ  يْطاَنُ  الشَّ يرُيِدُ  اَ  مْرِ إِنمَّ

تَ هُونَ﴾   لَاةِ فَ هَلْ أنَْ تُمْ مُن ْ فقرأتها   فجئت إلى أصحابي  (91-90:  المائدة)وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذكِْرِ اللََِّّ وَعَنِ الصَّ
تَ هُونَ﴾عليهم إلى قوله   وبعض القوم شربته في يده شرب بعضها وبقي بعض في الإناء، فقال –قال    ﴿ فَ هَلْ أنَْ تُمْ مُن ْ

 .1بالإناء تحت شفته العليا كما يفعل الحجام، ثم صبوا في باطيتهم فقالوا )انتهينا ربنا("

وإذن فلا ريب في أن الدين هو الذي يحقق للأخلاق الفعالية والكمال والارتقاء، لأنه هو المصدر الفريد المعصوم 
الذي  وهو  وينشده،  إليه  يتطلع  أعلى  بمثل  الإنسان  يربط  الذي  وهو  والشر،  الخير  بين  التمييز  في  عليه  يعول  الذي 

ربي ضميره ويجعله ضميراً حياً يقظاً، ولهذا لا عجب أن يقول يهذب غرائز الفرد ويخضعها لأهدافه وثله، وهو الذي ي
 .2ابن القيم: "الدين هو الخلق، فمن زاد عليك في الخلق زاد عليك في الدين" 

 الخاتمة:

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



13 
 

 ( إشكالية طبيعة الخير والشر)  فلسفة الأخلاق وإشكالياتها:  لثةالمحاضرة الثا

في الطبيعة البشرية ثنائية تجمع بين الميل نحو الخير والميل نحو الشر، وأفعال الإنسان الأخلاقية تتأرجح بين المقدمة: 
قطبين متنابذين: قطب الإيثار والغيرية من جهة، وقطب الإثرة والأنانية من جهة أخرى، لهذا انقسم الفلاسفة 

 -ق.م   427)  أفلاطونوسيلة لكمالها وسعادتها. إن  فريقين. فريق يرى أن الخير قيمة سامية ترى فيها النفس  
-Jean)وروسو  يعتقد أن وجودنا يتجه نحو الخير الأسمى، ولا أحد شرير بإرادته.    ( Platoمق.    347

Jacques Rousseau  1712-  1778)  أن الإنسان طيب بطبعه، وإن أفسدته الثقافة والمدنية.   ييدع 

 1679Thomas  -   1588)  هوبز  فهذاوفريق آخر يعتقد ان الميل إلى الشر هو الغالب في الطبيعة البشرية،  

Hobbes)  وذاك الإنسان.  لأخيه  ذئب  الإنسان  أن  الفرنسي  يزعم   François de)  لاروشفوكو  المؤلف 

La    Rochefoucauld(1680-1613)على  م تنطوي  البشرية  الطبيعة  أن  بمظهر   يعتقد  مقنعة  انانية 
جميل ظاهره الإيثار وباطنه الإثرة. واللاهوتيون المسيحيون يؤكدون على أن الطبيعة البشرية تحمل في صميمها بذور 

العالم النفساني   الشر والخطيئة الأصلية من عهد آدم. ولا يستبعد التحليل النفسي وجود ميل عارف نحو الشر يسميه
الطفل   ةغريز   Sigmund Freud  (1856-1939)  فرويد   السويسري لدى  موجودة  غريزة  وهي  الموت، 

 والراشد، وتتجلى في الرغبة في التحطيم، والمقاتلة والاندفاع في الحروب، وإن كان بالإمكان تعديلها بالتصعيد.  

الس   يكولوجي، أي  –والواقع ان الإنس   ان ليس خيراً بإطلاق، ولا ش   ريراً بإطلاق. وطبيعته البش   رية بالمعنى البيولوجي 
رادة كميول ودوافع وأعض  اء، ليس  ت طيبة ولا منحطة. وكل ميل إلى الخير أو إلى الش  ر راجع إلى حس  ن تص  رف الإ

.  إلى سوء تصرفها. فالفعل الصالح يصدر عن إرادة خيرة، والفعل الطالح يصدر عن رادة شريرة في معظم الأحيان   أو
و   هَ ﴿وَنَ فۡس  وهذا مص              داق قوله تعالى  هَا﴾فأََلۡهمََهَا فُجُورهََا    ، وَمَا س           َ   (. وكما إرتاي 8-7)الش              مس:  وَتَ قۡوَ   

الإنس    ان ليس بهيمة ولا ملاكاً،   فإن ،  مBlaise Pascal (1623-1662) باس   كال الفيلس    وف الفرنس    ي
 وأنه الحيوان الذي يعي عظمته في تحقيق الخير وبؤسه في تحقيق الشر.

وجدير بالذكر أن الحياة الأخلاقية الحقيقية ليس    ت حياة غواية ولا تقش    ف، وإنما هي حياة جهاد وص    راع بين الخير 
والش             ر، أو قل، بين ما نريده حيراً وما نريده ش             راً. وبما أن التقدم الأخلاقي ماثل في تحقيق الخير كقيمة أخلاقية 

 عليه أخيراً.  الإرادة الخيرة لتنتصر  ومثل أعلى إنساني، فلابد من شر أخلاقي يعوق سبيل

لما   تعريف الخير والشر:-3 تعريف  بتقديم  مطالبون  فإننا  والشر،  الخير  بقيمتي  مرتبطة  الاخلاق  فلسفة  إذا كانت 
 يعنيه هذين المصطلحين الهامين في فلسفة الأخلاق 



14 
 

أي يناسبه ويليق به،  هو حصول الشيء لما من شأنه أن يكون حاصلًا له، ( Bien-Good) تعريف الخير: -أ
للذة أو  هو الحاصل النافع، والحاصل المفيد، والواهب  فالحاصل المناسب من حيث أنه مؤثر فهو خير. وقيل الخير 

 .1السعادة أو المؤدي إليهما 

والخير هو مفهوم أساسي في علم الأخلاق، يؤخذ بالمعنى المطلق )أفلاطون( فيكون مرادفاً للحق والجمال، أو بالمعنى 
وكلمة الخير تعني، في الفلسفة الأخلاقية، ما يحقق به الإنسان إنسانيته ومثله العليا، برغبة منه  .2النسبي هو خيّر ما 

وإرادة، وبقدر ما تكون الأفعال الإنسانية ممكنة التنفيذ. وغالباً ما يقصد بها الخير الأخلاقي، الذي هو محور جميع 
 ئها لفهم هذا الخير. الأخلاق النظرية، أو المذاهب الأخلاقية، وإن تباينت مباد

 ، الخير المقيّد أو النسبي، وإذا كان خيراً لواحد وشراً لآخر سمي  بالخير المطلق إذا كان مرغوباً لكل أحد سمي    والخير
والوجود بما هو كذلك خير، والعدم باعتبار ما يتضمنه وتبعاً لذلك ينقسم الخير إلى ما هو بالذات وما هو بالعرض.  

شر. وقيل الوجود خير محض، والعدم شرّ محض، لأنه لا يستند إلى الله. وقارنوا الخير بالشر في العالم، فقالوا إن المنافع 
بالقصد الأول،   في الوجود أكثر من المضار، والمرض وإن كان كثيراً إلا أن الصحة أكثر منه، والخير في الوجود واقع 

دخولاً   الفضاء  في  داخل  بالضرورة،  واقع  والشر  ذاتياً،  أصلياً  دخولاً  الفضاء  في  في   بالطبع داخل  والالتزام  والعَرَض، 
ته في قطعها يأمر بقطعها، ويريده هذا العالم هو فعل ما غلب خيره. ألا ترى أنه إذا لدغ إصبع إنسان، وعلم أن حيا

من الهلاك؟ فسلامة البدن خير كثير يستلزم شراً قليلاً، ولابد للعاقل أن يختاره، لأن ترك الخير الكثير  لإرادة سلامته
لأجل الشر القليل لا يناسب الحكمة، وخَلق هو الغالب. ووقوع الخير المشوب بالشر القليل هو من اللطف والحكمة، 

 .3الحكمة وخلق الشر المحض والشر الغالب والشر المساوي ليس له من  

( الخير المطلق المطلوب لذاته، والمؤثر لأجل ذاته، Souverain Bien-Highest Good)  والخير الأسمى
 .4وغاية كلّ فعل وكل أحد

هو كذلك كل فن وكل فحص عقلي وكل فعل وكل اختيار مروى فهو يرمي إلى خير ما، لذلك رسم الخير والخير  
كل شيء ويتم به وجوده، والشر لا ذات له، بل هو إما عدم جوهر   والخير ما يتشوقه  .5بحق أنه ما إليه يقصد الكل 

أو عدم صلاح حال الجوهر. فالوجود خيرية، وكمال الوجود خيرية الوجود. والوجود الذي هو دائم بالفعل فهو خير 

 

 
 
 
 
 



15 
 

العدم  احتمل  وما  العدم  تحتمل  بذاته  فذاته  الوجود  له  يجب  لا  بذاته  محضاَ لأنه  خيراً  ليس  الوجود  والممكن  محض. 
والخير    .1بوجه ما، فليس من جميع جهاته بريئاً من الشر والنقص فإذن ليس الخير المحض إلا الواجب الوجود بذاته 

 . 2المطلق عند أرسطو هو الغاية الأخيرة لكل سَعْيِ في هذا العالم وهو الله 

 جاء في موسوعة لالاند الفلسفية مفهوم الخير على ثلاث معانٍ هي: 

أو (Bien)  جيّداً، حسناً  -1 إرضاء  موضوع  يكون  ما  على كل  وتقال  ظرفاً.  صفةً،  استعمالها  يمكن   :
مفيد  ناجع،  أو  ناجح  مؤاتٍ،  نوعه،  في  مكتمل  الغايات،  مستويات  من  مستوى  أي  في  استحسان 
لأية غاية، إنها المفردة التقريظية الشمولية في الأحكام التقويميّة. تقال على الماضي وعلى المستقبل، على 

 اللاواعي، على الإرادي ونقيضه. الواعي و 

 بمعنى الرّفاه وله معان ثلاث هي:   (:Bienخير )مصلحة( ) -2

ما يكون مفيداً لغايةٍ معيّنةٍ لكائن ما. "مصلحة الدولة"، "خداع مريض لأجل خيره نسبيّاً:   - أ
 . بنحو خاص )وبالأخص بصيغة الجمع(: ثروة، مُلك، شيء ممتلك.ومصلحته"

 رفاه، رفاهية.  - ب

( الخيرتصور معياري أساسي في النظام الأخلاقي: ما له قيمة أخلاقية، أكانت كلية حمليّة ) - ت
إذاً ما يستحسن، وهو بالنسبة  مشتقة )خير ما(. بالنسبة إلى الأعمال المنجزة، الخير هو  أم 

 : واجبإلى الأعمال المقلبة، ما يتعيّن فعله. غير أن هذه الكلمة تختلف اختلافاً كبيراً عن كلمة  

لا تتضمن أية فكرة لزوم أو طاعة لأية سلطة، بل تتضمن فقط فكرة معيار أو   بكونها  أولاً:
 كمال. 
 بكونها تتعلّق بالعمل ذاته، الذي ينبغي القيام به، لا بالقصد أو النيّة.   ثانيا:

في الفلسفة اليونانية، هو الخير بامتياز، الوحيد الذي   -أ  (:Bien Souverainخير )أعلى( ) -3
يكون حسناً بذاته، والذي لا تكون المحاسن الأخرى سوى وسائل بالنسبة إليه، وهو ثانوياً، وخصوصاً 

 عند أرسطو، هدف كل فعالية في العالم. 

 

 
 



16 
 

، ولا سيما عند كانط، يقُال على خير يرضي الإنسان بكليته، سواء من جهة في الفلسفة الحديثة  - ب
ملكة  إشباع كل  شأنه  من  الذي  الشيء  هو  الأعلى  والخير  والفعالية.  الإحساس  جهة  من  أم  العقل 

 .1الرغبة لدى كائنات عاقلة متناهية

يستدعي، قبل كل شيء، التمييز بين ثلاثة أنماط من الخير: الخير الميتافيزيقي أو المطلق، والخير الخير  والحديث عن  
 الحسي، والخير الأخلاقي.

يعني كمال الوجود من جميع النواحي، وقد فسره بعض الفلاسفة تفسيرات متباينة. ففي  الخير الميتافيزيقي  -
هو المثال الأسمى الموجود في عالم المثل، والمتحقق في انسجام الكون انسجاماً رياضياً،   الخير  أفلاطونرأي  

ولدى  طبقياً.  انسجاماً  المجتمع  انسجام  وفي  عقلياً،  انسجاماً  الفرد  انسجام   - ق.م   384)   أرسطو  وفي 
  مالبرانش   الفيلسوف الفرنسي  أن الخير هو غاية كل فاعلية في الكون، ولدى  ( Aristote  ق.م  322

(1638  -1715Nicolas Malebranche) د الخير يعني النظام وتحقيق الكمال. نج 

على الصعيد التجريبي، كل خير مباشر بامتلاك اللذة. والخير الحسي على العموم، فهو،    الخير الحسيأما   -
مذهب السعادة الصرف، الذي يعتبر اللذة الخير الأسمى، و   المذهب اللذي متأكد في مذهبين أخلاقيين:  

 الذي يرى أن السعادة، أو اللذة الدائمة، هي غاية الحياة الأخلاقية.

نما يتخذها كوسيلة فلا يتخذ اللذة كغاية في ذاتها وهدف نهائي للحياة الأخلاقية، وإ الخير الأخلاقيوأما  -
ليس ارضاءً حسياً، بل هو القيمة الأخلاقية ذاتها. ومن الملاحظ   الخير الأخلاقيوحسب. وبتعبير آخر: أن  

حسن إلى  المتدرجة من  الأخلاقية  القيم  نظام من  في  يتبدى  بل  وحيدة،  قيمة  يبقى  الأخلاقي لا  الخير  أن 
 أحسن، تبعاً للمواقف التي يكون فيها الضمير الأخلاقي.

أن التجربة الحسية هي التي   أولاً:ثلاث مراحل عقلية يبرز خلالها مدلولا الخير والشر الأخلاقيين:  وبوسعنا ان نميز  
أو للاسمين الموصوفين "الخير" و"الشر". فبالنسبة للطفل، كل ما تمد الطفل بأول معنى للصفتين "حسن" و"سيء"  

حينما يتطور عقل الطفل   وثانياً:  هو حسن مرغوب فيه، ويرضى أنانيته الطفولية. وكل ما هو سيء غير مرغوب فيه.
وشقاءهم، باء والمربين، يصبح الطفل نادراً على اعتبار الخير خير الاخرين وسعادتهم، والشر شر الآخرين  بمساعدة الآ

 فهو، هنا، لم يعد ينظر إلى نفسه على أنه "مركز العالم" الخير ما يرضى رغباته الحسية، والشر ما يؤلمه ويعارض ذوقه،
في مرحلة النمو النفسي والعقلي ثالثا: ود الغير، ويعترف بأن الخير الأخلاقي هو اسعاد الآخرين. بل عدا يهتم بوج

يغتني مدلولا الخير والشر بتجربة أخلاقية تجمع خصائص حسية وعقلية. أي أن التجربة الأخلاقية تجعلنا نحس الخير 

 

 



17 
 

أخلاقي   حس  لدينا  فيتكون  الأخلاقي.  الضمير  من  بوحي  الوقت  نفس  في  العادات ونعرفه  وتقويه  والشر،  للخير 
 الأخلاقية باستمرار.

 ( في موسوعة لالاند الفلسفية بمعانٍ مختلفة هي: Malلقد وردت كلمة شر )( Evil-Malالشرّ: )-ب

أو لا يحظى بالاستحسان في نسق غائي: "آلة سيئة الصنع،   لفظ كلي للتقويم غير المؤات :  (Mal)بطريقة سيئة  -1
، فالصفة الفرنسية mauvaisمخطط سيء التصوّر". الصفة المقابلة هي    آلة سيئة التشحيم،كتاب سيء الوضع،  

 لم تعش إلاّ في بعض التعابير الجاهزة، أو في أسماء علم.   male, malالقديمة 

 اسم: أذى قوامه الظلم أو الخطأ  (:Mal)شرّ )أذى، داء، مرض، إلخ(    -2

كل ما هو موضوع استقباح أو ذمّ ولوم وكأنّ للإرادة الحق في معارضته شرعيّاً وتعديله إذا   معنى عام: - أ
، طبيعياً واخلاقياً. يكمن الشّر الميتافيزيقي في النقص المجرّد، الشّر  أمكن. "يمكن تناول الشّر ميتافيزيقياً 

 الطبيعي في العذاب، والشرّ الأخلاقي في الخطيئة".

 .1شرّ أخلاقي، أذى. هذا المعنى هو دوماً معنى الكلمة في تعبير: صنع  بنحو خاص:  - ب

و ضد الخير، ومعناهما معلوم لجمهور الناس بداهة، يصفون بكل منهما أشياء مخصوصة، ويسلبونهما عن هوالشر  
بالذات وما بالعرض، ويط منهما. والشر هو أشياء أخرى. ولكنهم لا يفرقون بين ما  على كل  أو الشر  لقون الخير 

 .2كل ما من شأنه أن يرفضه العقل وتقاومه الإرادة الخيّرة 

وشرّ بالعرض هو العدم، بمعنى الحابس )   الشر المحضهو العدم، وهو    شرّ بالذاتولكن الشر قسمان، وكذا الخير:    
أخرى:   وجوه  ذلك  غير  والشر  مستحقه.  عن  الفلسفيللكمال  أو  الميتافزيقي   le (mal فالشر 

métaphysique طباع مقتضى  عدم  وهو  المحض،  العدم  فهو  بالعرض،  والشر  بالذات  الشر  على  يطلق   ،
 le)لشر الطبيعي الشيء من الكمالات الثابتة لنوعه وطبيعته، وهو أيضاَ العدم الحابس للكمال عن مستحقه، وا

mal physique)  الخلقة  ق يطل في  والتشويه  والضعف  الجهل،  هو  الذي  نقص  مثل على كل  هو  لما  ويقال   ،
في و الوجودالألم والغم. والشر الميتافزيقي أ  في الوجود أو تقصيراً عن بلوغ الكمال  ي هو ما يعتبره الفلاسفة نقصاً 

 . 4. كذلك الشر الطبيعي هو كل ما يعيق الكمال الطبيعي كالتشوّه والمرض والألم 3الوجود 

 

 
 
 
 



18 
 

مثل: القلق، التشاؤم، والشعور بالذنب، أو جسدياً مثل:   نفسياً كانكذلك الشر الفيزيقي يعني الألم بجميع أشكاله:  
الأمراض، والعاهات، إلا أن بعض الفلاسفة والكتاب لم يعتبروا الألم شراً حقيقياً، بل سوغوه وأعطوه قيمة كبرى في 

دة، وينمي العواطف. الحياة. فالرواقيون نفوا وجود الألم كشر، والرومانتيكيون رأوا أن الألم يصنع الإنسان، إذ يقوي الإرا
ومع ذلك، فهناك آلام فوق ما يحتمل البشر، يختل فيها السلوك الإنساني وتضعف الإرادة حيالها. كما أن الألم يجعلنا 
أنانيين أحياناً، بدلاً من أن يخلق فينا تعاطفاً مع الآخرين. واحياناً يغدو الألم شذوذاً نفسياً، مثلما نجد لدى الذين 

أنفسهم  يعذبو  يعذبون    ،(Masochisme  الماسوشيون )ن  الذين   (Sadisme  )الساديونغيرهم  أو 
، مثلما هو موجود لدى بعض المتصوفة وأحياناً يصبح الألم نزعة كتطرف  فيجدون في كلا الحالتين، لذة في التعذيب.

)هاراكيري( البطن  شق  بطريقة  الانتحار  يفضلون  الذين  اليابانيين  بعض  ولدى  البوذيين،  ولدى  الطرق،  اهل  . من 
ولنحقق  عليه  لننتصر  نقبله  بل  ذاته،  في  نقبله كغاية  فلا  الفيزيائي،  الشر  نستطيع إلغاء  لا  إذا كنا  الواضح أننا  ومن 

 بمقاومته مثلنا العليا. 

وهو نقصان وجود المخلوقات وعدم كمالها بالقياس إلى الله الحائز على جميع الكمالات. ويعتبر   والشر الميتافزيقي
 الميتافيزيقية التي تلحق الوجود الإنساني لأنه عودة إلى العدم في هذا العالم.  الموت أسوأ الشرور 

ينفيه.   من  ومنهم  يثبته،  من  منهم  الميتافيزيقي.  الشر  وجود  في  مختلفون   Arthur)  شوبنهورإن  والفلاسفة 

Schopenhauer  1788  –1860) مثلا، يرى أن الوجود كله شر ولم تسيره إرادة الحياة الغامضة، وأن ،
الإنسان في هذا الوجود أشبه بالبطل الأسطوري )سيزيف( الذي حكمت عليه الآلهة بحمل صخرة والصعود بها إلى 

أن   بيد  مصيره.  فريسة  وسيظل  أبداً،  يصل  لن  ولكن  الجبل،   Gottfried Wilhelm)   لايبنتز أعلى 

Leibniz  1646  -  1716)   ،هذا فعالمنا  الممكنة.  العوالم  أفضل  عالم من  في  حسن  هو  شيء  يعتقد أن كل 
والشر   مما كان.  أبدع  يبقى  شر،  من  عليه  يحتوي  ما  تكامله رغم  من  جزء  هو  فيه  وقديماً    الذي   ارتأى وانسجامه. 

الآلهة (  ق.م Épicure 270-341)أبيقور   من  والخوف  الموت  أما  للإنسان.  بالنسبة  إلا  يوجد  لا  الشر  أن 
 الروحية.   بالطمأنينةفيمكن تجاهلهما  

على الأفعال المذمومة، وعلى مبادئها من الأخلاق، وهو ما يقال   قيطل (le mal moral)لشر الأخلاقي وا
هو الذي    والشر المحظور له الرذيلة أو الخطيئة. والشرية ضد الخيرية، وهي عند ابن سينا من علائق الهيولى والعدم.  

 .1يحظره العُرف العام، أو القانون، لا لأنه شرّ في ذاته، وإنما لأن الجماعة قد اتفقت على حظره وتجريمه 
 

 
 
 



19 
 

 وبالمعنى الفيزيقييقال لما يكون موضع استهجان أو ما يكون موضع رفض من الإرادة.    والشر، بالمعنى الأخلاقي
يقال للآلام والغموم وهذا المعنى وارد عند الأبيقوريين، وهو لا يثير، في رأيهم، أية مشكلات لاهوتية طالما أن الآلهة 

الشر من حيث هو عدم، فالشر باذات   الأول: أما الشر بمعناه الميتافزيقي، فيقال على ثلاثة أنحاء:    .1لا يعنون بالعالم 
الشر من حيث   ثانيا:.  2هو العدم ولا كل عدم، بل عدم مقتضى طباع الشيء من الكمالات الثابتة لنوعه وطبيعته 

كما   .4أما ثالثا: هو الشر من حيث هو ضرورة الهيولى   .3هو عرض، وهو العدم من الحابس للكمال عن مستحقه 
( هي البحث عن سبب وجود الشرّ في العالم، وكيفية التوفيق  le probléme du malتوجد مشكلة الشر )

 .5بين هذا الوجود ووجود إله خالقٍ عالٍم قادرٍ محبّ رحيم

هو كل ما يعارض الفضيلة والمثل الأعلى، أي كل ما يخل بنظام القيم الأخلاقية،   الشر الأخلاقيكذلك من معاني  
. فليست مثل: الظلم، الكذب، والنفاق. وطبيعة الشر الأخلاقي متمثلة في استخدام الإرادة الخير استخداماً سيئاً 

عن  الأخلاقي  الضمير  ارتكاس  أو  الإدارة،  تصرفات  اختلال  يسببه  بل  الأخلاقي،  الشر  تسبب  التي  هي  الأفعال 
: "إن الشر لا يتحدد إلا في علاقته بالإرادة" لهذا لا يمكن أن نتبنى لافيلالغاية التي يتوخاها. وفي هذا الصدد يقول  

ليس هناك شيء طيب إلا الإرادة الطيبة"، : "( القائلImmanuel tKan  1724- 1804)  لكانطيالمبدأ ا
لا لأنها ابتغت الشر، بل لأنها أرادت الخير بطريقة سيئة. فلب الذي يدلل ابنه   سيئةادة أو النية قد تكون  لأن الإر 

إذا كان  فيما  يفكر  ولم  تربيته  مرامي  يتبين  لم  فهو  شريرة.  بإرادة  ولكن  لابنه  الخير  توخى  قد  الأخلاق  فاسد  فيغدو 
تلك النيات التي أساءت استعمال يفعل الخير أو الشر. لهذا يقول المثل الفرنسي: "الجحيم مبطن بالنيات الطيبة"،  

 الخير.

أو  خطأ،  شكل  على  الفردية  الأفعال  في  يتشخص  وقد  الشريرة،  الإرادة  عن  ناتج  الأخلاقي  الشر  فإن  عام  وبوجه 
ولا (Péché)  خطيئة احترامه.  يجب  عن معيار  أو  قاعدة أخلاقية،  عن  التخلي  هو  فالخطأ  السوء.  أو ميل إلى   ،

يقدر الإنسان على ارتكاب الخطأ، إلا إذا كان حر الإرادة، مستلزماً للمسؤولية. والخطيئة هي، في نظر اللاهوتيين، 
الأخلاق  فلسفة  وفي  الإلهي.  للقانون  الإرادة  خير   المخالفة  لكسب  إرادي  اختيار  بمحض  العقل  يضاد  ما  تعني 

شخصي. أما الميل إلى السوء فنتج عن غواية تدفع الإنسان على فعل لا يرضى عنه الضمير الأخلاقي، ابتغاء خير 

 

 
 
 
 
 



20 
 

الأشياء  بعض  أو  الشيطان،  مثل:  خارجية  علل  إلى  الغواية  يرجعون  ما  غالباً  والناس  ذاته،  حد  في  شر  هو  عاجل 
  المغرية، أو إلى الإرادة الشريرة، لأن النفس إمارة بالسوء.

الخير   خاتمة: عرفوا  لقد  شريرة.  وأعمال  خيرة،  أعمال  إلى:  أعمالهم  يقسمون  زالوا،  وما  الناس كانوا،  أن  المعلوم  من 
الأحوال،  بعض  في  والشر  الخير  بين  التمييز  على  الأخلاقي  الضمير  قدرة  لعدم  غامضة،  المعرفة  هذه  لكن  والشر، 

تجد  على  ينفقوا  لم  الأخلاق  فلاسفة  أن  الأخلاق. كما  البشرية ولنسبية  الطبيعة  ان  وذلك  والشر.  الخير  مدلولي  يد 
تجمع بين الميل نحو الخير والميل نحو الشر. ولكن هذه الطبيعة ليست خيرة ولا شريرة في حد ذاتها، وكل ما في الأمر 
ثلاثة  يذكرون  الاخلاق  وفلاسفة  تصرفها.  سوء  أو  إرادته  تصرف  لحسن  تبعاً  شراً،  أو  خيراً  إن  يفعل  الإنسان  أن 
به  ويقصد  الحسي،  والخير  النواحي.  جميع  من  الوجود  ويعني كمال  المطلق،  أو  الميتافيزيقي  الخير  الخير:  من  أشكال 
امتلاك اللذة، العاجلة او الآجلة. والخير الأخلاقي، وهو القيمة الأخلاقية المنشودة، مثل قيمة: الإخلاص، أو الوفاء 

لى: شر ميتافيزيقي، وهو عدم كمال الموجودات بالقياس إلى كمال الله، أثناء القيام بالواجب. أما الشر، فيصنفونه إ 
. وشر أخلاقي )وهو المهم في دراسة الأخلاق(، ويعني كل ما يعارض وشر فيزيقي، ويعني الألم، نفسياً كان أو جسدياً 

 .أو خطيئة أو سوء.  الفضائل والمثل العليا، كالظلم، والنفاق، نتيجة فساد تصرف الإرادة وميلها إلى اقتراف خطأ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 
 

 الفرق بين الأخلاقية والعادات الأخلاقية إشكالية  :  رابعةالمحاضرة ال

جداً   إن احدى العلامات الكبرى المميزة للوجود الإنساني هي اعتبار الإنسان كائناً أخلاقياً. فمنذ زمن بعيد   تمهيد: 
لمس الإنسان في سلوكه وسلوك الآخرين الوقائع الأخلاقية مثل: الواجب، والحق، والمسؤولية والجزاء، والعدالة، والرحمة. 
ومارس هذه الوقائع عملياً، وأصدر في شأنها أحكاماً تقييمية على سلوكه، وعلى سلوك غيره من الناس، فحبذ فعلاً 

سن موقفاً آخر. بل كان الناس، وما فتئوا، يضفون تجاربهم الأخلاقية على وذم فعلاً آخر، واستهجن موقفاً واستح
تجربة  ذو  الحيوان  أن  يعني  لا  هذا  ولكن  بالمكر.  والثعلب  بالشجاعة،  والأسد  بالنبل،  الحصان  فيصفون  الحيوان، 

كاً أخلاقياً قائماً أخلاقية، لأن سلوكه سلوك آلي في نطاق الغريزة والتصرف العشوائي. أما الإنسان فإنه يسلك سلو 
وأخيراً  الأخلاقي،  العمل  في  النية  وعلى  سلوكه،  تقييم  على  القدرة  وعلى  الممكنة،  الأفعال  بين  الاختيار  حرية  على 

 الغاية من هذا العمل. 

ظهور الحياة الاجتماع منذ  ومارس وقائعها  ية، وأصدر فالتجربة الأخلاقية إذن تجربة إنسانية عاشها الإنسان عملياً 
 ما لا يجب. ما يجب فعله، وفيفي شانها احكام قيم في

ويرضى  وينهي،  يأمر  ذات  شعور  بفعل  الداخل،  من  طفولته،  منذ  الإنسان  يكتسبها  معرفة  والشر  الخير  معرفة  إن 
ويؤنب، وهو ما نعنيه بالضمير الخلقي. ومن الخارج، تحت ضغط التقاليد الأخلاقية، والأوضاع الاجتماعية، والتربية  

 بالنسبة لما هو واجب عمله، ولما هو ممنوع عمله. 

اهتموا  التاريخ  مر  على  تقريبا  الفلاسفة  وكل  الفلسفة،  انشغالات  ضمن  من  الأخلاق  مبحث  هنا كان  ومن 
بالإشكالات التي تطرحها الاخلاق في المجتمع، ولهذا وددنا أن نجيب عن كثير من الإشكاليات التي يتضمنها هذا 

 والعادات الأخلاقية؟   المقياس من قبيل: ما علاقة الفلسفة بالأخلاق؟ ما الفرق الأخلاقية

تعاريف  نحدد  أن  الأولى  المحاضرة  هذه  في  علينا  وجب  اللاحقة،  المحاضرات  في  الإشكاليات  لهذه  التطرق  وقبل 
 المصطلحات الهامة في هذا المقياس 

إن أخلاق الناس سواء أكانوا أفراداً أم جماعات تبدو في مظهرين إثنين:   ة والعادات الأخلاقية: الفرق بين الأخلاقيّ 
 مظهر داخلي فردي، ومظهر خارجي اجتماعي. 

إلى جملة الصفات والسجايا الأخلاقية التي   ( moralité)ففي المظهر الأول يشير لفظ الأخلاقية   -1
مجتمع معين ومجموع الأفكار، والاحكام، والعواطف التي  يتسم بها سلوك شخص من الأشخاص في 
بالمروءة،  اتصف  إذ  أخلاقه،  حميدة  الفرد  هذا  أن  مثلاً،  فنقول  الأخلاقي،  الفرك  ضمير  بها  يتقوم 



22 
 

والنبل...إلخ، وكانت له أفكار وعواطف نبيلة ومواقف أخلاقية طيبة حيال نفسه، وحيال أفراد مجتمعه، 
 وحيال الإنسانية.

الأخلاقي  ةفالأخلاقيّ  بالفاعل  تتعلق  فردية،  إذن   ،L'agent moral   ضميره من  يستمد  الذي 
على  يحكم  أن  الأخلاقي  للفاعل  يتسنى  فلا  الأخلاقي،  بالعمل  تتعلق  لسلوكه، كما  تقييمية  أحكاماً 

الشخص عمله الأخلاقي الذي يقوم   أولهما: وعيعمله الأخلاقي، وينفذ الحكم إلا بموقفين رئيسيين:  
فوفائي بالوعد لا يتحقق إلا إذا رافقه شعور أخلاقي واع لمعنى الوفاء، ولما يتطلبه، وإلا غدا حركة به. 

يكون   وثانيهما: الحرية الأخلاقية آلية.   فلا  وصلاحيتها،  الأخلاقية  لقيام  الضروري  الشرط  هي  التي 
لا كأمر  الأخلاقي،  بواجبنا  نقوم  غننا  حراً.  الأخلاقي  الفاعل  إذا كان  إلا  مشروعاً  الأخلاقي  الفعل 

. والمسؤولية بدورها، لا تكون مشروعة ختيار في تنفيذه أو عدم تنفيذهاكراهي آلي، بل لقدرتنا على الا
من الناحية الأخلاقية إلا إذا كان المسؤول حراً. إذ كيف يستطيع الشخص المكره تقدير نتائج أفعاله، 

 وكيف يجازى بالثواب او العقاب إذا كان غير حر. 
متكاملين: أ أساسيين  شرطين  تتطلب  الأخلاقية  فإن  الأخلاقي  للعمل  بالنسبة  تتعلق أولاً:    ما  أن 

 أن تتعلق الأخلاقيةثانيا:    ، أي بما يرغب فيه الشخص ويريده، ويلزم به كواجب، بمادة العملالأخلاقية  
، أي بالغاية المثلى التي يتوخاها الفاعل الأخلاقي من فعله. إن احسانك إلى الغير خير بصورة العمل

 مرغوب فيه وواجب وتطلع إلى مثل أعلى إنساني. 
أن   بالذكر  الأخلاقية،  الأخلاقية وجدير  فلقد كانت  الأعلى.  المثل  نفس  تحقيق  إلى  تسعى  لدى   لا 

المتوازنة.  المنسجمة  العالم  وطبيعة  العاقلة،  البشرية  الطبيعة:  مع  وفاق  في  الإنسان  يعيش  أن  الإغريق، 
والفاعل الأخلاقي اليوناني هو الحكيم الذي يعرف الأشياء الإلهية والإنسانية. والمثل الأعلى، في نظر 

، عند الرومان، أن يعيش الأخلاقيةالإغريق، هو الفضيلة التي هي اكتساب السعادة العقلية. وكانت  
 الروماني مواطناً صالحاً. 

علماء الاجتماع، باسم   -2 ما يعنيه، غالباً،    (Mœursالعادات الأخلاقية ) أما المظهر الثاني فهو 
للسلوك الأخلاقي   قواعد جمعية لمجتمع معين. فلدى جميع المجتمعات، ومن ضمنها المجتمعات البدائية،  

تمنع الفرد من الانسياق وراء غرائزه واهوائه، وتوجه سلوكه حتى يتسق مع أوضاع المجتمع ومطالبه. وهذه 
القواعد مشخصة في أعراف، وتقاليد وعقائد، متعارف عليها في مجتمع من المجتمعات. وفي هذا المعنى 

 

 
 



23 
 

مفاهيم  في  المتمثلة  الأخلاقية  عاداته  له  أي  أخلاقه"،  له  مجتمع  "إن كل  دوركهايم،  مع  القول،  يمكن 
أفراده للخير والشر، والواجب والمسؤولية، والعدالة، والحق داخل إطار من الانسجام الجمعي الذي تعبر 

والم الأخلاقية،  والأحكام  القانونية،  والقواعد  عليها،  المتفق  الأعراف  مثل: عنه  الاجتماعية  ؤسسات 
 الأسرة والدولة. 

فالعادات الأخلاقية هي مجموعة قواعد سلوكية، يسير بمقتضاها الفرد لفعل ما ينبغي فعله، وترك ما لا 
 . ينبغي فعله، حسب ما يتطلب المجتمع 

والغرائز   (habitudesومن الملاحظ أن العادات الأخلاقية تختلف كثيراً عن كل من العادات الفردية )
(instincts  :بالمعنى البيولوجي ) :أن العادات الفردية تختلف من فرد لآخر، والغرائز   فمن جهة أولى

دوافع مشتركة لدى جميع النوع الحيواني. أما العادات الأخلاقية فهي تختص بجماعة اجتماعية معينة، 
إن كلا من العادة والغرائز، والعادات  ومن جهة ثانية:وتختلف من جماعة لأخرى في أغلب الأحوال. 

الأخلاقية نسبي. بمعنى أنها لا تموت ولا تتغير الأخلاقية يثبت في سلوك الأفراد. ولكن ثبات العادات 
اجتماعية أخرى،  ظاهرة  تتطور كأية  ولكنها  اجتماعي كبير(،  انقلاب  حالة  عدا في  وليلة )ما  يوم  في 

 فالعادات الأخلاقية للشعب العربي لها جذورها التاريخية العميقة، ولكنها تطورت من عصر إلى عصر. 
من   ومن جهة ثالثة: ضرباً  علينا  تفرض  والغريزة،  الفردية  العادة  مثل  الأخلاقية،  العادات  إذا كانت 

اكراه   إن  والغريزة.  العادة  واكراه  اكراهها  بين  فشتان  في الاكراه،  متحكم  آلي  اكراه  الأخيرتين  هاتين 
( قائم contrainte morale)  اكراه أخلاقي السلوك الإنساني. أما اكراه العادات الأخلاقية فهو  

على الامتناع من كل ما يثير مقاومة الوسط الاجتماعي، وعلى السماح بتصريف بعض الميول وارضاء 
أخلاقية.  بأعمال  بقيام  الالزام  وعلى  الأخلاقي،  والضمير  المجتمع  ومطالب  تتفق  التي  الرغائب  بعض 

 وكل فرد سوي يشعر، قليلاً أو كثيراً بقوة الاكراه الأخلاقي.

ولقد تساءل كثير من المفكرين عن أصل العادات الأخلاقية. منهم من أرجعها إلى تجارب   أصل العادات الأخلاقية:
البعض"،  بعضهم  إزاء  الناس  بسلوك  بالها  تشغل  لا  "الآلهة  حيث كانت  قديماً،  الناس  مارسها  التي  اليومية  الحياة 

م علاقات الناس بعضهم ببعض، فالعادات الأخلاقية قواعد نشأت من الحاجات الإنسانية والاجتماعية، لأنها تقي
يرون أن   المفكرين الدينيينلا علاقات الناس بالله. ومنهم من رد العادات الأخلاقية إلى المعتقدات الدينية، إلا أن  

فيرون   هايمدورك، أمثال  أما علماء الاجتماع العادات الأخلاقية أوامر ونواه سماوية، على اعتبار أن الدين وضع إلهي.  
على  القائم  الأولى،  اشكاله  في  تطور  اجتماعي،  وضع  هنا  الدين،  غير أن  الأخلاقية،  العادات  أصل  هو  الدين  أن 



24 
 

) Magic)السحر   والأساطير   ،)Myth( والطوطمية   ،)Totemism)  ، البدائية المجتمعات  لدى 
(Primitive societies) .إلى شكله الحالي ، 

أخلاقي بأنه كائن  وشعوره  لذاته،  الإنسان  وعي  وليدة  هي  الأخلاقية  العادات  أن  آمر والواقع  حاكم،  ضمير  ذو   ،
الاعتقادات  في  تجسدت  عندما  إلا  الحقيقية  الأخلاقية  صفتها  تملك  لم  الأخلاقية  والعواطف  الأفكار  أن  بيد  وناه، 

 الدينية، والأعراف الاجتماعية، والقواعد التربوية، ضمن المؤسسات الاجتماعية، مثل: الأسرة، والدولة. 

الأولى، أنه  العلاقة بين الأخلاقية والعادات الأخلاقية للوهلة  يبدو  قد  والعادات :  الأخلاقية  بين  علاقة  توجد  لا 
وسط  بوجود  إلا  عملياً  تتحقق  لا  أنها  إلا  الخلقي،  الضمير  من  تنبع  أنها  رغم  الفرد،  أخلاقية  أن  والواقع  الأخلاقية، 

 اجتماعي تعبر عنه العادات الأخلاقية، لأن الحياة الأخلاقية لم تنشأ ولم تدم إلا بنشوء الحياة الاجتماعية ودوامها. 

فالمجتمع هو الذي يوقظ الشعور الأخلاقي في الفرد، وينمي ضميره ويطوره. وقد بينت الدراسات السيكولوجية التي 
الحكم الأخلاقي لدى الطفل، إن الطفل   ( لمعرفة تطور 1980-1896)  بياجيجان  قام بها عالم النفس السويسري  

سناً منه، كما يستمد أخلاقيته   أكبريستمد عاداته الأخلاقية من الخارج )المجتمع(، بواسطة والديه ومربيه، والذين هم  
 من الداخل، عن طريق الضمير الأخلاقي الذي يمده بالأحكام الأخلاقية والمعايير المثالية. 

زيادة على هذا فإن العادات الأخلاقية لمجتمع من المجتمعات ليست متصلة دائماًن فقد تتأثر قليلاً أو كثيراً بأخلاقيات 
واخلاقيات  والقديسين.  الاجتماعيين  والمصلحين  والرسل،  الأنبياء  شخصيات  مثل  التاريخية،  السامية  الشخصيات 

 وتهيئتها وسموها تُ نَقى هاتيك العادات من شوائب الجمود والضلال،  هؤلاء تزيل عادات مجتمعهم الأخلاقية، وإنما بقو 
 خاصاً للتطور والتقدم.   لها مناخاً 

وهكذا يمكن الوقل أن الاخلاق ماثلة في تكامل مظهريها: الداخلي الشخصي، والخارجي الاجتماعي. أي تكامل 
 الأخلاقية والعادات الأخلاقية.

أ  لنا  ينبغي  بمقتضاها  ودينية،  واجتماعية  شخصية  قواعد  مجموعة  هي  عام،  بوجه  نتفالأخلاق  أنفسنا صرف  ن  إزاء 
 وإزاء الآخرين، ونحكم على أعمالنا، وعلى أعمال الآخرين، تبعاً لما هو خير ولما هو شر. 

 وعلى هذا الأساس يمكن تصنيف القواعد الأخلاقية المتبعة، بحسب اختلاف الواجبات، إلى: 

قواعد أخلاقية مرتبطة بجماعات معينة، مثل القواعد التي تتعلق بالأسرة، والجماعة المهنية، والدولة، لا  -1
 والوطن، والأمة. 

 

 



25 
 

فاعل أخلاقي  -2 حيال  الأخلاقي  بالفاعل  يتعلق  منها ما  جماعة معينة،  عن كل  مستقلة  قواعد أخلاقية 
وثيق. ومنها ما يتعلق بالفاعل الأخلاقي  آخر، مثل العدالة، والإحسان، والتعاطف، بتواصل إنساني 

 نفسه، في حياته الشخصية، مثل الكرامة، والجدارة الشخصية، وواجب العيش. 

نشأت  الأخلاق  إن  القول  نستطيع  الأخلاقية،  والعادات  الأخلاقية  عن  السالف  حديثنا  ومن  التصنيف،  هذا  من 
الضمير  عمل  عن  يفصح  معاش  واقع  هي  وإنما  المربين،  أو  الفلاسفة  اختراع  من  ليست  فهي  اعتقادية.  عملية، 

 الأخلاقي الفردي، وعمل الضمير الجمعي للمجتمع، في الوقت نفسه. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

 فلسفة الأخلاق في الحضارة الهندية القديمة : امسةالمحاضرة الخ

قبل الخوض في المسائل الخلقية التي عالجها الفكر الشرقي القديم )الهند، مصر، فارس الصين( رأينا أنه من مقدمة:  
الواجب تقديم لمحة مختصر من بروز الفكر الفلسفي في هذه المنطقة من الكرة الأرضية، والتي تعد مهد الحضارات، 
ومنها انطلق الفكر البشري، لأن هذا التمهيد حول نشوء الفكر الفلسفي في الشرق، سيساعدنا كثيراً في فهم مواقف 

 فلاسفة الشرف حول القضايا الأخلاقية التي عالجوها. 

لقد عرفت الشعوب الشرقية القديمة في مصر وفارس والهند والصين وبابل وآشور كثيراً من المعارف والآراء والارهاصات 
 الفلسفية التي لها خطرها في الطبيعة والدين والأخلاق وغير ذلك من وجوه التفكير الإنساني. 

ولو تأملنا تاريخ هذه الحضارات الشرقية القديمة لوجدنا أن مقوماتها الأساسية تتباين مع مقومات الحضارة الإغريقية 
وما يتعلق   من جميع الوجوه، لأن وتنشد الخلاص من الحياة الأرضية  الأرض،  الحضارات الشرقية تهتم بالسماء قبل 

نواحي حياتها وتؤمن بالأنبياء وتثق في بها أملاً في الوصول إلى السماء، أي أنها تعطي للروح كل السيطرة على شتى  
داب لخدمة السماء ولم تتورع عن أن تضحي بكل القيم الأرضية في وحي السماء، حيث سخرت العلوم والفنون والآ

 .1سبيل الحياة في السماء 

نحن نسلم بأن الشرق القديم في مصر وبابل وآشور والهند والفارس قد عرف الفلسفة قبل أن يتفلسف اليونان، ففي 
مصر نادى )بتاج حتب( بفكرة الإله الذي يهدي الناس على الأرض، ثم اترقى )اخناتون( من هذه الفكرة إلى نظرية 

ير والشر باستخدام النظرية التي تقول إننا نعمل سوياً إله واحد وعالم واحد، وحاول )زرادشت( أن يفسر مشكلة الخ
)لاوتسي(  وأثبت  البشري،  الجنس  على  ترفرف  ديمقراطية  أخوية  رؤية  )بوذا(  وتصور  أفضل،  عالم  بناء  على  الله  مع 
)كونفوشيوس(  نادى  تبرم، كما  أو  غير غضب  هدوء من  في  لنا  مقدر  هو  وتقبل ما  الجأش  ورباطة  الاتزان  حكمة 

لصين القديم بالقاعدة الذهبية للعدل المتبادل، تلك الفكرة التي أخذها أنبياء العهد القديم ووسعوا منها حتى حكيم ا
 .2شملت العدل الاجتماعي الذي تطور بعد ذلك على رأفة ومحبة

ولكن إذا كانت الشعوب الشرقية القديمة قد عرفت المسائل الفلسفية الكبرى قبل أن يعرفها فلاسفة اليونان، إلّا أنه 
يرجع الفضل إلى اليونانيين في بحث موضوعاتها بحثاً دقيقاً وابتكار النظريات المختلفة لإثباتها والبرهنة عليها. فالتفكير 

بطبيعته غير المتناهية وعياً لاستقلاله تجاه الأشياء جميعاً ويقيناً   لفكر وعياً لذاته ويقيناً اليوناني هو ميلاد الفكر، انبثق ا
قصص  صورة  في  آراؤها  جاءت  فقد  الشرقية  الفلسفة  أما  الصحيح،  الفلسفي  التفكير  عرف  من  أول  فهم  بحريته، 

 

 
 



27 
 

وأساطير وأنها أقل نضجاً من آراء فلاسفة اليونان، فضلًا عن أنها لم تنظر في المسائل لذاتها كموضوعات علم مستقل 
 .1مرتبط الأجزاء، بل اعتبرتها مسائل دينية بحتة 

بلاد  إلى  الشرق  من  انتقلت  قد  قديماً  الشرقيون  بها  ساهم  التي  الفكرية  الإرهاصات  أن  نجد  فإننا  حال،  أي  وعلى 
وإن  العقل،  عند  مقبولة  للحكمة  ديباجة  التي أخذوها  الفلسفية  والأفكار  الآراء  هذه  اليونانيون من  فنسج  اليونان، 

العدل عن  عبروا  مختلفة،  بألفاظ  الآراء  هذه  عن  بضبط   عبروا  الاتزان  وعن  بالمجاملة،  المعاملة  تبادل  وعن  بالتناغم، 
فلاسفة  فإن  القداسة،  جمال  العالم  لقنوا  قد  الشرقيون  حكماء  فإذا كان  ذلك  وعلى  بالتواضع،  الدعة  وعن  النفس، 

 . 2اليونان قد أكدوا قداسة الجمال

تعد الهند جزء من مهم من بلاد الشرق، تمثل المعين الحضاري الذي استقت خصائص الفكر الهندي القديم:  -1
ومن المتفق عليه بين مؤرخي الحضارات الشرقية القديمة ان الهند أغزر بلاد الشرق القديم منه الكثير من الحضارات،  

جعلت  فلسفية  ومدارس  مذاهب  عدة  ظل  في  وتطورت  ظهرت  الهندية  فالفلسفة  الفلسفي.  الفكر  مجال  في  ابداعاً 
ات التي تمثلها. ومع ذلك عملية دراستها مسألة معقدة للغاية وذلك لتنوع هذه المذاهب وكثرة الكتابات والشخصي

 فإن ثمة خصائص معينة تمثل الروح الواحدة للفلسفة الهندية، ومن أهم هذه الخصائص نجد: 

إن الفلسفة الهندية فلسفة روحية في المقام الأول وذلك رغم وجود الاتجاه المادي في هذه الفلسفة منذ  -1
بمرحلة   يسمى  فيما  عامي  الفيدا  ظهورها  وخاصة    600و  2500)بين  فيدا  ق.م(  رج   Rigفي 

Veda   الذي بدأ فيه الشك في وجود الآلهة والنظر إلى المادة على أنها كل شيء، فمنها وجدت كل
تعود وإليها  بمصيره   .3الأشياء  وتهتم  الروحية  الإنسان  طبيعة  على  التعرف  تحاول  الهندية  الفلسفة  إن 

الروحي، ومن ثم فقد ارتبطت هذه الفلسفة في عمومها بالدين على اعتبار أن دافعهما واحد هو رسم 
 الطريق الروحي للحياة وخلاص الإنسان في علاقته بالعالم والكون. 

وثاني خصائص هذه الفلسفة أنها تركز على ربط الفلسفة بالحياة، فالفلسفة الهندية ليست مجرد رياضة  -2
عقلية، بل تركز على العلاقة الوثيقة بين النظرية والواقع، بين العقيدة والحياة، فالحقيقة لدى الفيلسوف 

لا تقاس فقط بمدى ارتباطها بالواقع والعمل، بل هي المرشد الوحيد للعمل والقائد الذي يقود  الهندي
 .4الإنسان الذي يفتش عن طريق الخلاص 

 

 
 
 
 



28 
 

وتتصف الفلسفة الهندية أيضاً بأنها بحث باطني عن الذات الإنسانية، بمعنى أنها تنظر إلى حياة الإنسان  -3
 الداخلية وباطنه الروحي أكثر من اهتمامه بالعالم الخارجي والطبيعة المادية والعلم المادي. 

المقام  -4 في  مثالية  فلسفة  أنها  وهي  الهندية  الفلسفة  في  أخرى  خاصية  إلى  يقود  بالباطن  الاهتمام  وهذا 
فيما  إليها  أشرنا  التي  المادية  النزعة  وجود  ورغم  بآخر.  أو  بشكل  الهند مثاليين  فلاسفة  فمعظم  الأول، 

هي التي تغلبت وأضحت هي   سبق، إلا أن هذه المادية لم تستطع التغلب على المثالية، بل إن المثالية
 . 1النظرة الوحيدة الممكنة للعالم في الفلسفة الهندية

لقد اعتمدت الفلسفة الهندية في عمومها على الحدس كوسيلة وحيدة للمعرفة على الرغم من أنها تعتمد  -5
المعرفة  لموضوع  الحدسية  الرؤيا  من  لابد  إذ  يكفيان،  لا  العقلية  والمعرفة  العقل  لكن  أيضاً،  العقل  على 

ية فيما عدا المنهج المادي تتجه حتى تتوحد معه الذات العارفة. إن كل المناهج المعرفية في الفلسفة الهند 
إلى  يشير  أن  يمكنه  فالعقل  العقل،  من  أسمى  طريق  الحقيقة،  لمعرفة  عليا  طريقة  وجود  في  الاعتقاد  إلى 
المطلق  لإدراك  الوحيدة  الوسيلة  هو  والحدس  إليها  يصل  أو  يكتشفها  أن  يستطيع  لا  لكنه  الحقيقة 

 والحقيقة المطلقة. 

وأخيراً فإن الفلسفة الهندية تهتم بالأسطورة باعتبارها ضرورية وملائمة للروح الهندية. ومن هنا كان إيمان  -6
في   ذلك  ظهر  الهندي كما  مختلفة".   رج فيداالإنسان  بأسماء  يدعونه  الناس  ان  رغم  واحد  "الله  بأن 

والفلسفة،  فالدين،  والحقيقة.  للتجربة  المختلفة  المظاهر  بين  الفعلي  بتقريبها  الهندية  الفلسفة  وتتصف 
والمعرفة، والسلوك، والحدس والعقل، والإنسان والطبيعة، والله والإنسان، والظاهر والخفي، تنسجم كلها 

"التجميعي" للعقل الهندي. إن النصوص الأساسية للفلسفة الهندية لا تهتم بمظهر واحد   من خلال الميل
للتجربة والحقيقة، بل تهتم بمحتوى الدائرة الفلسفية كلها، فالميتافيزيقا ونظرية المعرفة والأخلاق والدين 

الفكر يتعامل معها في   عن الآخر، بل  وحدتها الطبيعية  وعلم النفس والواقع والقيم لا ينفصل أحدها 
كمظاهر لحياة واحدة فريدة وحقيقة واحدة. وهذا ما يميز الفلسفة الهندية عن الفلسفة الغربية التي تميل 

 .2إلى الرؤية التحليلية

القديمة:  -2 الهندية  الفلسفة  آنفاً،  فلسفة الأخلاق في  ذكرنا  الهندي، كما  الفلسفي  الفكر  وشموله يتميز  بثرائه 
وطابعه العملي، بحيث حاولت الحكمة الهندية تحسين الحياة وهذا من خلال فهم أسباب العذاب الجسدي والذهني 

 

 
 



29 
 

والروحي وحتى الألم من خلال فهم الطبيعة والإنسان والكون وهذا بالسعي لاستئصال أسباب المعاناة لتحقيق أفضل 
 التي ليست إلا تجديداً للأولى وإصلاحاً لها.   البوذية وبعدها    البراهمية   حياة ممكنة، وقد تجسد هذا في 

الذي سبقه، هذا المذهب   الفيدي البراهمية اسم لنظام ديني اجتماعي سياسي يعتبر تعديلًا للمذهب    :البراهمية-1
هو،   الميلاد، الذي  قبل  عشر  الخامس  القرن  أناشيدها إلى  بعض  يرجع  هندية  ديانة  للآن، أقدم  وصل إليه  ما  على 

كما هو معروف الآن، إلا في القرن   –ومعناها العلم    –  ( Védasالفيدا )  كلها في كتاب وإن كان لم يتم جمعها  
الثاني عشر، كما يرى بعض العلماء الثقات، ازدهر المذهب البراهمي عند اليهود القدماء في وادي نهر الكنج، وابراهما  
الذي ينسب إليه هو الإله الأعلى الذي أوجد العالم، ويحفظه كما يشاء ويهلكه متى أراد. ولتقريب المعنى يصح أن 

هذا المذهب يقوم، كما رأى بعض كهنة الديانة الفيدية حوالي القرن التاسع ق. م، على اعتقاد إله واحد نقول: "إن  
هو   موجداً  فباعتباره  والهلاك،  والحفظ  الإيجاد  هي:  ثلاث  صفات  هو  براهماله  حافظ  أنه  وبوصف   "فشنو" ، 

(Vichnou  ومن حيث أنه مهلك هو ،)  سيفا(Siva )1. 

هذا، وإن كنا لا نريد التعرض هنا لبحث الفلسفة الهندية النظرية، لكن واجب ربط الفلسفة العملية، أي الأخلاقية 
دة الوجود وتناسخ الأرواح. تعني الفكرة كانت تقوم على فكرتين: وح   الفلسفة البراهميةبها، يقتضينا أن نذكر أن  

الأولى أن جميع الكائنات صدرت عن إله واحد، يتنوع بتنوع مظاهره، وإليه تعود وتتحد. وتعني بالثانية أن الروح لا 
 تفنى بفناء الجسم، بل تنتقل من جسم إلى آخر لتتم لها الطهارة، فهي إذاً باقية خالدة. 

لقد ارتبطت الأخلاق العملية بهاتين الفكرتين )وحدة الوجود، وتناسخ الأرواح(، فالإيمان بوحدة الوجود وأن الإنسان 
تقوم  الإله  وبين  الفرد  بين  العلاقة  شأنه أن يجعل  به، كان من  يتحد  أن  يمكن  وأنه  "براهما"  الإله  مظاهر  من  مظهر 

، بحيث ينال بهذه الطاعة رضاه ويكون ذلك سبيلاً إلى الاتحاد به لإلهيةعلى الطاعة التامة لما توحي به من التعاليم ا
والفناء فيه، ومن ثم انعكس هذا الموقف على سلوك الأفراد في ظل الديانة البراهمية، فعاشوا عيشة الزهد والتقشف 

النرفانا وهي  السعادة  درجات  أقصى  إلى  الوصول  اجل  من  ومغرياتها  الدنيا  ملذات  عن  في 2معرضين  تعني،  والتي   ،
الفلسفة الهندية إمحاء الذات الفردية في الكل دون فقد الوعي، فهي حالة من التناغم الكامل والانسجام المطلق مع 

 الكل المحيط بالإنسان. 

هذا نرى أن أهم تعاليم هذا المذهب كان الطاعة التامة   عن مغريات الحياة ولذائذها لابراهمامن أجل  ، والاعراض 
واحتقارها، ورياضة النفس بالزهد والتقشف والتقوى، والتأمل في الله في عزلة وسكون، رجاء الوصول للفناء في ابراهما 

 

 
 
 



30 
 

في  والاستغراق  حال،  إلى  حال  من  يتحول  الذي  الوجود  عن  الفناء  وبهذا  به.  والاتحاد  فيه  والاندماج  الأعلى  الإله 
، وفي هذا السعادة التامة، أي النيرقاناالوجود الثابت الذي لا يتغير إلى درجة الاتحاد به، يكون قد وصل المرء إلى  

 السعادة القصوى. 

من أجل ذلك أيضاً نجد في هذا المذهب مبادئ أخلاقية تبلغ حد الاعجاب فيما يتصل باحترام الناس جميعاً وحبهم،  
، وغير هذا وذلك مما يقوم عليه المجتمع من فضائل. ءالمسيبل وجب كل ما خلق الله من الكائنات الحية، والعفو عن  

 .1مكرماً لدى السماء، والذي يحمل الحقد يذهب للجحيمففيه أن الذي يعفو عن المسئ له يكون أثيراً  

قوانين الديانة    –  (Manouمانو )  وفي  هذه  مشرعي  إنج   –أحد  وحبهم،  الضعاف  باحترام  الأمر  يقول: د  ذ 
فيه.   نعيش  الذي  العالم  سادة  نعتبرهم  أن  يجب  والمرضى،  والفقراء  والمسنون  موضع و "الأطفال  تكون  أن  يجب  المرأة 

 .2" احترام خاص، حيثما لا نكرم النساء يكون لا جدوى من أفعالنا الخيرة، لا يجوز مطلقاً أن نضرب امرأة لو بزهرة

المجتمع الهندي إلى طبقات خمس، ومنه أصبح المجتمع الهندي شبيه بجسم الإله الأعظم   وقد قسمت الديانة البراهمية
"براهما"، وهذه الطبقات يكون ترتيبها حسب المكانة الاجتماعية، فالطبقة الأولى وهي طبقة رجال الدين، وهي تمثل 

الإ ذراع  تمثل  وهي  "كشترايا،  المحاربين  طبقة  ثانيا  ثم  "براهماس"،  الإله  والزراع رأس  والصناع  التجار  طبقة  وثالثاً  له، 
الطبقة  فهي  الخامسة  الطبقة  أما  الإله.  قدم  وهي  "شودرا"  والأرقاء  العبيد  طبقة  ورابعاً  الإله،  فخذ  وهي  "فيشايا" 

كدين علاوة على   "براهما" وإنما ضم كل خارج عليه غير معترف بالبراهميةالمنبوذة وهي التي لا تضم أحد أتباع الإله  
وقد ارتبط التشريع الخلقي في زمن الديانة البراهمية   .3بعض الأسرى في الحروب بين القبائل الهندية وغيرها من القبائل

أي أنها قواعد السلوك في الحياة   ،)ذارما(بنظام الطبقات ارتباطاً يكاد لا يكون له انفصام، والأخلاق عندهم هي  
ولا مندوحة للهندوسي  وحقوقه،  طبقته. ولكل مكان من ذلك النظام التزاماته وقيوده  لكل إنسان كما تحددها له 
الورع أن يسلك حياته ملتزماً تلك الالتزامات والقيود والحقوق، واجداً فيها قناعة الراضي بالطريق الذي مُهد له لكي 

   .4ن يجاوز حدود طبقته إلى طبقة أخرى طوف بباله قط أ يسير فيه ولا ي

هذا النظام   جعل   ، حيث هذا النظام الطبقي الذي دعت إليه البراهمية   السالفة الذكر، تعرضت مع  قوانين "مانو" لكن  
ظهر القهر بأشكاله وتنوع، فكان من حق . في ظل النظام الطبقي  خلاقية تضمحلالكثير من الصفات الأ  الطبقي

سيادته على سائر الكائنات، فكل ما هو كائن في الوجود ملك البراهمية، فهم أصحاب الامتيازات الكبرى،   البراهمي

 

 
 
 
 



31 
 

كما يحظون بالقداسة والتعظيم، فالقهر الاجتماعي تكون وازداد تفاقماً عن طريق الحدود الفاصلة التي تفصل بحزم 
كل شيء إلى الطبقتين الأخيرتين وتحرمهما حتى من بين المنتمي إلى الطبقات المكونة للمجتمع الهندي والتي تعطي  

وكان على رأس الطبقات وأكبر   .1أمل الارتقاء أو الانتماء إلى أي من الطبقتين المميزتين مهما بذلا من جهد وعرق 
على   نالمستفيدي القائمون  فهم  للعلم،  احتكارهم  من  نفوذهم  يستمدون  البراهمة  وكان  البراهمة،  طبقة  نظامها،  من 

صيانة التقاليد ما شاءوا من تعديل، وهم الذين يتولون تربية النشء، ويكتبون الادب أو يقومون على نشر المكتوب 
لى جيل حتى أصبحوا أطول ما عرفه التاريخ من منه، وهم الخبراء بكتب الفدا. وأخذت قوة الكهنة تزداد من جيل إ 

 طبقات أرستقراطية بقاءً على وجه الدهر. 

ا هذا  الطبقي إن  وحرمت   لنظام  الامتيازات  من  الكثير  البراهمة  لطبقة  أعطت  حيث  البراهمية،  الديانة  أسسته  الذي 
بناء   في  يساعد  منها، لم  الأخرى  الإنسانية الطبقات  راقي يخدم  يؤسس لفكر أخلاقي  فلم  عادلة،  منظومة أخلاقية 

يقول:  إذ  أخلاقي،  وعي  تعرف  لم  البراهمية  الديانة  ظل  في  الهند  أن  يقر  هيجل  الألماني  الفيلسوف  جعل  مما  عامة، 
واجبات   "فخاصية الإنسان بصفة عامة والواجب البشري والشعور البشري لا وجود لها عندهم، فنحن لا نجد سوى 

 .2نية مجهولة عندهم االطائفة الخاصة وكل شيء يتجمد ويتحجر في هذه العروق، فالأخلاق والكرامة الإنس

إن نفوذ طبقة البراهما واستئثارهم بكل المزايا في المجتمع الهندي القديم ومبالغتها بفكر الطبقية في تنظيم   البوذية:-2
أن  لبث  وما  للبراهمية،  جديد  "البوذية" كرافد  هو  جديد  دين  فبرز  عليها،  الثورة  إلى  ذلك  أدى  الاجتماعية،  الحياة 

 ندية، فما هي هذه الديانة؟ وما هو فكرها الأخلاقي؟دانت له السيادة والسيطرة على الحياة المجتمعية اله

"جوتام الأمير  مؤسسها  إلى  الديانة  أو  المدرسة  هذه  )تعود  بين  ما  عاش  الذي  سدهارتا"  ق.م(   480و  560ا 
"السكايا   أسرة  من  فاستو    Sakaysوينحدر  في كابيلا  صغيرة  دولة  أخرى  اسرة  مع  تحكم  التي كانت  النبيلة 

Kapilavasto   بجوار مملكة كوزالاKosola3. 

لقد صورت حياته بصورة أسطورية يطغى فيها الخيال، لكنها على أية حال حياة مصلح ومفكر، وقف بعد شبابه 
ف أن لموقفاً  اكتشف  وقد  الوجود،  حقيقة  حول  والزهد  التقشف  حياة  إلى  والرفاهية  الرغد  حياة  هجر  أن  بعد  سفياً 

 .4حقيقة الوجود تكمن في الألم 

 

 
 
 
 



32 
 

نفسه  في  وقال  والموت،  والمرض  الشيخوخة  اكتشف  سعادته،  أركان  تزعزعت  الإنساني  الشرط  حقيقة  وعى  فعندما 
حينما كانت  وهكذا  وسأموت،  وسأمرض  سأهرم  أيضاً  أنا  الجسد لأنني  بؤس  شناعة  من  أشمئز  ولا  أفزع  ألا  ينبغي 

 .1والقانون المنظم لها هو منبع الفكر البوذي   هذه الأفكار تقلقني انطفأ كل فرحي بالحياة، إن التأمل في الطبيعة

بالجانب الأخلاقي من خلال الوقوف على ماهية الذات الإنسانية ومانتها وسلوك الإنسان   بوذا   لقد انصب اهتمام 
على  لذا دعا إلى نبذ الأنانية برؤية الذات في ذات الآخرين، إذ انتقد ورفض بوذا الإيمان بالعقاب الإلهي الذي يقع 

" فهي ليست من الله، بل من البشر أنفسهم، ومن عدم إدراكهم لذاتهم والفوضى التي تحكمهم، والألمكالموت  "البشر  
تفسير النفس الإنسانية من مجموعة حقائق تتعلق بالإنسان بوذا  ذلك أن العالم قائم على النظام وعلى هذا يحاول  

 وقد أكد بوذا على ما يلي:   وتقيم وجوده. 

 هذه الحياة هي ألم. " -1

 سبب الألم والجهل يولد الرغبة والرغبة تولد الألم.  -2

 إن التغلب على الجهل هو تغلب على الرغبة وبالتأني والتغلب على الألم.  -3

التركيز  -4 المسالم،  السلوك  الحق،  في  الكلام  السليم،  الهدف  الفهم،  صحة  خلال  من  تكون  الألم  إزالة 
 .2" والتأمل المحض

وعلى هذا فإن أصل المعاناة هي الرغبة الملحة أو الشهوة، التي يسببها توق المرء إلى ما لا يستطيع حيازته، أو الرغبة 
الكون،  يحكم  البشرية كما  الطبيعة  يحكم  طبيعي  قانون  هناك  أن  اعتبر  لقد  لتجنبه.  سبيل  لا  ما  تجنب  في  الملحة 

كما يسميها الرواقية، أما الفوضى فتولد   )الأتراكسيا(  " الطمأنينة"فبمعرفته وانسجام معه يتحقق السلام الداخلي  
توقف   الاضطراب. فإن  المعاناة،  السبب  هو  الأناني  التوق  فإذا كان  أسبابها،  تحليل  يجب  المعانة  على  للقضاء  لذا 

وهو يحمل معنى الإخماد   "النرفانا" المعاناة يكمن في انقطاع عن ذلك التوق، لأن الهدف الحقيقي للرجل البوذي هو  
 .3أو الإنطفاء 

توصف  والحكمة  التوق  أو  الملحة  الرغبة  لضروب  المستمر  التدفق  جماح  هو كبح  الأخلاقي  السلوك  من  الهدف  إن 
لحياة تخلو من المعاناة، لأن تحقيق اللذة لا يجلب السعادة الكاملة أو الرضا التام، وإنما يولد سيطرة الغرائز على المرء 

 بث بملذات الحياة تولدت المعاناة. وبسعيه المستمر لتحقيقها تزداد تعاسته، فكل تش

 

 
 
 



33 
 

 لكن ما هو الأساس الذي بنى عليه السلوك الأخلاقي؟ 

فهمنا   إذا  أننا  بوذا  حب   أنفسنا يرى  أساس  على  سيقوم  السلوك  أو  الأخلاقي  الفعل  فإن  فيه،  نحيا  الذي  والكون 
ينبع من الحكمة والعقل المستنير، وعلى هذا فإن السلوك الأخلاقي الذي يحقق الحياة الخيرة يقوم شامل وحنان عام  

والحكمة والحنان  والحب  النفس  انضباط  للأ   ، على  الصحيح  الفهم  هي  الحكمة  من  على والمراد  عليه،   شياء  هي  ما 
 وتوجيه السلوك طبقاً لهذا الفهم والمعرفة، أي الفهم العقلي للأشياء.

أنواع  بتجاوز كل  وإخمادها  قهرها  وكيفية  المعاناة  وأسباب  الأشياء  طبيعة  عن  تكشف  التي  هي  وحدها  الحكمة  إن 
جميع  عن  والتخلي  والأذى  الشفقة  في  ذلك  ويظهر  الفرد،  عمق  في  شامل  حب  بغرس  وهذا  والأنانية،  الرغبات 

يبلغ الحك بانضباط النفسالرغبات الأنانية، وسوء النية والكراهية والعنف، عندها  ، وهذا مة، ولا يمكن بلوغها إلا 
وهنا  الكمال،  إلى  الارتقاء  يتم  وبفعلها  الذهنية  والصحة  الخير  وإحلال  الذهن  وقصور  الشر  من  النفس  بتخلص 
الطبيعة  نظام  وفق  بالعيش  السعادة  أساس  الجامحة  الرغبات  استئصال  من  جعل  الذي  الرواقي  الفكر  بذور  نلاحظ 

 .1ورة الخضوع لهوذلك بمعرفته وضر 

التسامح ونبذ العنف، أي اللاعنف، حيث يقول بوذا: "أحبوا أعدائكم" فقد اعتبر  وعلى هذا قامت البوذية على 
وهو  جوتاما البوذيون أن الغضب والعنف لا سبيل إلى تهدئتهما والتخلص منهما إلا بالطيبة والشفقة اللتين أبداهما 

وبما أن السلوك الأخلاقي هو انعكاس للحكمة وانضباط   .2يجوب أرجاء الريف معلماً أسباب المعاناة وكيفية وقفها 
خيراً إلا إذا تحقق هذا الانضباط، ذلك أنه يتطلب سلامة القول وسلامة الفعل، والتعفف عن  النفس، فلا يكون 

وتمثل هذه المقومات الأساسية التي تحقق السلام والسعادة للآخرين   .3السرقة والغش والنشاط الجنسي غير الأخلاقي
أحد بتجنب الشر للعيش بسلام على أساس محبة الخير للكائنات الحية جميعاً   ءواحترام حق الفرد في الحياة دون إيذا

 بم فيهم الإنسان. 

اجتماعية :  الدعوة إلى مساواة وحدة الجنس البشري مذهبه كثورة  مان  قلنا  الطبقات كما  نظام  ألغى  بوذا  ولأن 
الطيبة والأخوة  المساواة  بمبادئ  معلنين ،  أشادت  الطيبة  أعمالكم  مخفين  "عيشوا  المبادئ:  هذه  في  جاء  مما  وكان 

أخطائكم، أحبوا الناس والكائنات كلها، ليست الولادة من طبقة معينة هي التي تخلق البراهمي الحق، فهذا لا يتعلق 
ولو بالحديد بصبر وطيبة، بالأم، أنا اسمي براهمياً الفقير الذي لا إربة لهن والذي هو برئ يتحمل الإهانات والضربات  

 

 
 
 



34 
 

والذي لا يضرب حيواناً ضعيفاً أو قوياً ولا يسمح أن يكون كذلك، والذي لا يقاوم المعتدي عليه، والذي لا يحسد 
  .1" حاسديه، كل أولئك هم البراهميون الحقيقيون 

دعوته عالمية لذلك طلب من مريديه أن يستعمل كل واحد منهم لغة بلده ليعمم انتشار البوذية في بوذا  لقد اعتبر  
العلم  على  والحث  اللاطبقية  نظام  وتحقيق  والأسرة،  الإنسان  لإصلاح  ودعوة  حي،  وحي  باعتباره  مكان  كل 

والتسامح.  رفض    واللاتعصب  بحيث بوذا  ولقد  دينية،  اجتماعية  وظائفية  على  القائم  نظام  وخاصة  الطبقي  النظام 
الجميع هذا  الجميع ولا أثر فيه لطبقة المنبوذين قائلا: "اذهبوا إلى كل بقاع الأرض ولقنوا  آمن بمجتمع يتساوى فيه 

جميعها متحدة مترابطة في الدرس، أكدوا لهم أن الفقراء الوضعاء والأغنياء وعلية القوم كلهم سواء، وان المخلوقات  
 .2هذا العالم كما تتحد قطرات الماء جميعاً في البحر" 

على أساس البعد عن الثراء وإلغاء الطبقات الاجتماعية، فكل من يريد الانضمام إلى النظام أو   الفكر البوذييقوم  
يتعين عليه كما فعل بوذا نفسه، ترك أموال، لأن المال سيبعد صاحبه. والطبقات الاجتماعية الأربع   البوذية العقيدة  

انضمام جميع أفراد الطبقة إلى   البوذيةيتعين زوالها كما تزول أسماء الأنهار عندما تصب في المحيط، وهذا يحقق قول  
 . 3نظامها حيث يتساوى سائر البشر، ولقد كانت البوذية أساس الدعوة إلى المساواة بين المواطنين وإلغاء الطبقات 

أكدت   وذلك    البوذية لقد  البشري  الجنس  وجدة  وعلى  الفردية  الفروق  إلغاء  المجتمع على  طبقات  جميع  بانسجام 
الاعتراف بالمرأة كإنسانة   البوذية مثل قطرات الماء المتحدة في البحر، فلا فرق بين غني وفقير، كما قبلت    غمهموتنا

أساس تلاحم البشر وتحقيق سعادتهم أو السلام الشامل هو المحبة البوذية تستطيع الدخول إلى النظام. كما جعلت 
والحنان، فالحب والحنان هو القانون الطبيعي الذي يجلب السعادة العظيمة للجميع، حيث يقول: "فلتكن أفكارك 

، هي كل الأفكار الجانبية على الشيء صور الحياة حب شامل يضم بين جنبيه الكون بأكمله، حب لا تشوبه شائبة
 .4ولا تشوهه الكراهية"

البوذية:   صرح  في  الزاوية  حجر  التالية  الثلاث  الموضوعات  بالشقاء،  -1تمثل  ملئ  لظهور -2الحياة  سبب  هناط 
وهناك إمكانية للتخلص من الشقاء، ثمة سبيل يفضي إلى التحرر منه. أما حتمية الشقاء والعذاب فتأت -3الشقاء،  

 

 
 
 
 



35 
 

وعذاب  آلام  يرافقها من  وما  الإنسان،  فبولادة  والوقائع.  الحوادث  بين كافة  الصارمة  والسببية  الشامل  الارتباط  من 
 .1تبتدئ سلسلة طويلة من المعاناة، ثم إن حياة الإنسان، بتوقه إلى الملذات الحسية، مصحوبة دوماً بالعذاب 

هذا الخلاص ممكن هنا، على ويرى حكماء البوذية أن هدف المعرفة هو تخليص الإنسان من الشقاء والعذاب، وأن  
الأرض، لا في "مملكة السماء". ويطلق البوذيون على حالة الخلاص هذه اسم "النرفانا" التي تعني حرفياً "الانطفاء " 
يجلب  ما  الانعتاق من كل  تذمر، حالة  أو  سخط  يشوبها  والسكينه، لا  الرضى  الإله. إنها حاله من  في  "الفناء"  أو 

 .2والداخلي، عن عالم الأفكار الم الخارجي، حتى  الألم، وانصراف عن الع 

تستخدم  صيغة  في  سواء،  حد  على  الناس  ولعامة  للرهبان  بالنسبة  الأساسية،  الخمس  الأخلاقية  القواعد  عن  ويعبر 
الأذى  إلحاق  عن  بالإحجام  "أتعهد  يلي:  التقريب كما  وجه  على  ترجمتها  يمكن  أو  الدينية،  العبادات  في  بانتظام 

أمتن  أن  )أي  لي  يعط  لم  شيئاً  آخذ  لا  وأن  الحية،  الجنسية بالكائنات  الممارسات  عن  أمتنع  وبأن  السرقة(،  عن  ع 
 .3اللاأخلاقية، وعن الكذب وتناول الخمر والمخدرات التي تذهب العقل" 

مبادئ  ثلاثة  مراعاة  على  وتعتمد  الناس،  عامة  من  البعض  يتبعها  الأخلاقي  النظام  في  تقدماً  أكثر  درجة  وهناك 
اجتماعية هي: أن أمتنع عن تناول الطعام بعد الظهر، وأن أمتنع عن الرقص والغناء وألعاب التسلية، وأن أمتنع عن 

 زين بأي نوع من أنواع الزينة. استخدام أكاليل الزهور أو مستحضرات التجميل، وألّا أت

أن  ينبغي  التي  الثماني"  "الفضائل  صاغت  وقد  الأخلاقي،  الكمال  إلى  المؤدية  بالسبل  خاصة  عناية  البوذية  وتعنى 
العزم الصحيح )العزم على تغيير الحياة بما يتلائم -2الرأي السليم،  -1يتحلى بها كل من يطمح لبلوغ الكمال وهي:  

الحياة الفضلى )أن يعيش المرء من   -4الفجّة والمبتذلة(،    القول الحق )تجنب الكذب والألفاظ  -3مع ذلك الفهم(،  
السعي المشكور )مقاومة   - 6السلوك الحسن )عدم الإساءة إلى الأحياء، والامتناع عن السرقة(،    - 5ثمار عمله(،  

الشريرة(،   والأفكار  الطابع    -7المغريات  )إدراك  القويم  االتوجه  يقيد  مما  والتحرر  قائم،  هو  ما  لكل  لإنسان العابر 
وبالاعتماد على   .4التأمل الصحيح )التركيز على الذات(  - 8بالحياة، التحرر من قيود الجسد والأحاسيس والعقل(،  

 (.Carvingالمعاناة الشاملة التي هي نتيجة حتمية ومصاحبة للرغبة )  هذه الفضائل الثماني سنصل إلى إيقاف هذه 

كانت وسيلة بوذا في نشر تعاليمه، شأنه في ذلك شأن سائر المعلمين في عصره، هي المحاورة والمحاضرة وضرب المثل، 
ان يدُون مذهبه، فقد لخصه في عبارات مركزة، أريد   –كما لم يدر بخلد سقراط أو المسيح    –ولما لم يدر بخلده قط  

 

 
 
 
 



36 
 

بها أن يسهل وعيها على الذاكرة، وهذه المحادثات على الصورة التي احتفظ لنا بها الرواة من أتباعه، تصور تصويراً 
الهندي التاريخ  في  والمعالم  الحدود  واضحة  شخصية  أول  بنفسه، لاشعورياً  مزهو  الرواية،  صادقة  الإرادة  قوي  رجل   ،

 وديع المعاملة، رقيق الكلام، محسن احساناً لا ينتهي عند حد معلوم. 

تبدأ موعظة بوذا بعرض للإفراطين اللذين تجنبهما: فالإفراط الأول الواضح هو الإفراط في المتعة الجسدية، ولا شيء 
يدفع بالعجلة إلى الوراء أكثر من الانغماس فيها، لأن الاستمتاع لا يزيد من سخطنا على كل شيء أخر فحسب، 

لملئه، حتى يدفعنا هذا إلى   نفسه  لى مزيد من النوعراغ نحتاج إبل يمتد السخط عليه ذاته، فنحن في مواجهتنا لهذا الف
إذلال  الإفراط في  فهو  تجنبه  ينبغي  الذي  الثاني  الإفراط  وأما  وفاء لدين.  أنفسنا  مماثلة لاستعارة  الاشتراك في عملية 

 ( عنه mortificationالنفس  ينجم  لا  أنه  إذ  الأول،  من  فائدة  أكثر  يكن  لم  الإفراط  هذا  فإن  للبوذا،  وطبقاً   )
 .1فحسب زيادة اضطراب، بل يؤدي أيضاً من الناحية المنطقية إلى الفناء قبل اكتساب أية ميزة حقيقية 

لها نظير، ولو أنها مدينة بشيء للجوالين أو السوفسطائيين المتنقلين الذين ة بوذا في التعليم فريدة، لا يماثكانت طريق
يقرب من ألفي ومائتين  عاصروه في بلده، فكان ينتقل من بلد إلى بلد، وفي صحبته تلاميذه المقربون، وفي آثره ما 

بين من سكان البلد الذي من اتباعه المخلصين. ولم يكن يهتم ابداً لغده، فكان يكتفي بالزاد يقدمه له أحد المعج
أو  غابة  أو  حديقة  في  خيامه  ويضرب  القرى،  من  قرية  مدخل  عند  السير  يقف  أن  دائماً،  طريقته  فيه. كانت  يحل 

صور  في  تجري  محادثاته  وكانت  للتعليم،  المساء  وساعات  لتأملاته،  العصر  ساعات  يخصص  وكان  نهر،  ضفة   ة على 
سقراطية من الأسئلة وضرب الأمثلة الخلُقية والتلطف في الحوار، إذ كان يسوق تعاليمه في عبارات مقتضبة يرمي بها 
إلى تركيز آرائه تركيزاً يجعلها في صورة من الإيجاز والترتيب بحيث تقر في الأذهان، وأحب عباراته التعليمية المقتضبة 

التي بسط فيها رأيه بأن الحياة ضرب من الألم، وأن الألم يرجع إلى الشهوة، إلى نفسه هي الحقائق السامية الأربعة،  
 ، وهذه الحقائق الأربع هي: شهوات جميعاً الوأن الحكمة أساسها قمع  

حقيقة-1 هي  الرهبان،  أيها  ألم،   تلك  والمرض  ألم،  الولادة  واليأس   الألم:  والخيبة  والبكاء  والحزن  مؤلمة،  والشيخوخة 
 كلها ألم. 

جديد، -2   من  الولادة  إلى  تؤدي  التي  الشهوة،  سببه  الألم:  سبب  عن  السامية  الحقيقة  هي  الرهبان،  أيها  وتلك 
هنا وهناك شهوة العاطفة، لشهو وا ة التي تمازجها اللذة والانغماس فيها، الشهوة التي تسعى وراء اللذائذ، تتسقطها 

 وشهوة الحياة وشهوة العدم. 

 

 



37 
 

وتلك أيها الرهبان، وهي الحقيقة السامية عن وقف الألم: أن تُجتث هذه الشهوة من أصولها، فلا تبقى لها بقية -3
 في نفوسنا، السبيل هي الانقطاع والعزلة والخلاص وفكاك أنفسنا مما يشغلها من شؤون العيش.

 . 1وتلك أيها الرهبان، هي الحقيقة السابقة عن السبيل المؤدية إلى وقف الألم -4  

 عة الكبرى في فلسفة بوذا هي: بفالحقائق الأر 

 . أن الوجود ينطوي على الآلام -

أننا لا نستطيع أن نقضي على الألم إلا   – أن الألم يتولد عن الشهوات التي يستحيل علينا دائماً إشباعها   -
 .إذا أخمدنا في نفوسنا كل شهوة 

 وإخماد الشهوات لا يكون إلا باتباع طريق الحكمة الذي يوصلنا إلى الخلاص أو التحرر الأبدي أو "النيرفانا".  -

سيطرة  من  الخلاص  وهي  السعادة  درجات  أسمى  إلى  للوصول  الإنسان  يتبعها  التي  العملية  الطرق  هي  ما  ولكن 
 الشهوات؟ وكيف يعرف أنه ينهج المنهج الصحيح الذي يوصله في النهاية إلى "النيرفانا". 

وإنكار الذات، ذهب أحد الأتباع إلى بوذا وطلب إليه أن يرسله إلى إحدى القبائل  إن أول الخطوات هي التفاني 
المتوحشة فقال له بوذا: "ولكنهم أشقياء وسوف يسبونك. فأجاب الفقير: "إن سبهم لي سيجعلني أعتقد أنهم من 

بالح سيقذفونك  "ولكنهم  بوذا:  فقال  يضربوني.  لم  بحيث  الفقير: الطيبة،  فأجاب  بأيديهم.  عليك  وسيعتدون  جارة، 
سأقول إنهم من الطيبة بحيث لم يضربوني بالعصي أو السيوف. قال بوذا: ولكنهم سيقتلونك. فأجاب: سأقول إنهم 

بوذا أن تابعه قد قطع   اقتنع بالأدران"، بهذه الإجابات    ء أشفقوا علي حيث خلصوني دون عناء من هذا الجسد الملي
 .2اذهب يا من خلصت نفسك وخلص الآخرين" داً في طريق الخلاص، وقال له: "شوطاً بعي

للطريق  الطريق: القديم  الاستقامة  والوصف  هي:  شعاب  ثلاث  ذو  ثلاثة هو أنه  ليست  وهي  والحكمة،  والتأمل،   ،
متعاقبة يمر المرء بالواحدة منها تلو الأخرى هي شعاب أو دروب تسير عليها جميعاً في وقت واحد، مراحل  ، وإنما 

بيد أن للأخلاق أولوية خاصة، فبدون الجهد الجاد في مراعاة المبادئ الأخلاقية، لن تكون ثمة ممارسة فعالة ومؤثرة 
 .3للتأمل 

 

 
 
 



38 
 

وهي الخطوة التمهيدية التي يجب أن يبدا بها التابع، ويلاحظ أن هذه الاستقامة تتخذ شكلاً سلبياً أولا: الاستقامة:  
 يتخلص في الابتعاد عن كل دنس أما تفاصيلها العملية فهي: 

هندية -1 فلسفة  في كل  تظهر  التي  القاعدة  وهذه  حياً"  تقتل كائناً  يمتد إلى   ."لا  يجب أن  الحياة  واحترام 
الشعائر  ببعض  تتصل  القاعدة  هذه  أن  نملة. كما  أو  دودة  ولو كان  حتى  تافهاً  مهما كان  مخلوق  أي 

 لابس الحريرية. وتحرم لبس الم  ثار الحياة الحيوانية،آالتي تحرم شرب الماء إذا كان يحتوي على أثر من  

"لا تأخذ ما لا يخصك"، وهذه القاعدة تنتهي إلى نبذ الامتلاك، وأتباع بوذا يجب أن يقتنعوا بالحاجات  -2
 الضرورية التي تحفظ لهم حياتهم.

اعتبار  -3 ذلك  على  ساعد  وقد  المطلق،  التعفف  إلى  تنتهي  القاعدة  وهذه  غيرك"،  زوجة  إلى  تنظر  "ولا 
 النساء في المذهب البوذي في مرتبة دنيا والنظر اليهن أكبر خطر يهدد سعادة الإنسان. 

ومنها  -4 الكذب،  أنواع  عن  دقيقة  تفاصيل  القاعدة  هذه  تحت  ويدخل  الحق"  أنه  تعتقد  لا  ما  تقل  "لا 
 الوشاية التي تفسد بين الأصدقاء.

 لا تشرب مشروبات مسكرة، حتى ولو بمقدار قليل أو بقصد الدواء. -5

ونلاحظ ان جميع هذه القواعد تقترب كثيراً مما ورد في الديانتين المسيحية والإسلامية. ولكن الفرق بين هذه الديانات 
الأساسي  هدفها  فإن  البوذية  أما  الله،  إلى  للتقرب  الخير  عمل  على  تحث  السماوية  الديانات  أن  هو  البوذية،  وبين 

 .1لة السلام والطمأنينةخلاص الإنسان من رقبة الشهوات والوصول إلى حا

وهو المرحلة الثانية التي يعود فيها من يصبو إلى الحكمة إلى نفسه بعد ان استطاع تهذيبها بالاستقامة،   ثانيا: التأمل:
وموقف الحكيم إزاء النفس موقف هام. فإذا كان الأمر يتعلق بالذات الحسية التي تتمثل في الجسم، وتختلط بالعالم 

ود هذه الذات. وعن طريق عملية التطهر تظهر فإن هذه الذات عرض زائل، وحياة الطهر تقتضي التخلص من قي
 لنا الذات الحقيقية، وكمالها يعد أثمن ثمرات التأمل. 

ولما كان عالم الظواهر عالم وهمي، وأن الإنسان لا يقترب من الخلاص إلا بقدر إدراكه لتلك الحقيقة، فإن حياة التأمل 
(dhyana .تصبح أسمى الفضائل في المذهب البوذي، وحياة التأمل تقتضي الانصراف عن كل الشهوات المادية )

والوصول إلى مرحلة التأمل الصرف ليس بالأمر الذي يسهل مناله، ولذا وجب التمهيد لها بتهذيب النفس حسب 
 ما ذكرناه في المرحلة السابقة. 

 

 



39 
 

ولتسهيل الوصول على حالة التأمل يستخدم المذهب البوذي، على غرار المذاهب الهندية الأخرى عدة وسائل يطلق 
أن يقيد ذاته المادية حتى يكبح   (، فعلى الحكيمLe jougومعناها "القيد" )  ،  (Yoga)"باليوجاعليها اسم "

 هدى في ذا تحرر العقل مرة، فإنه لا يتجول على غير ر العقل من ارتباطاته بالحواس، وإ تكتيك لتحري  ، وهي 1جماحها 
إ الطبيعة،  من  أسمى  إليهعالم  يسعى  ما  بالفعل  هو  يصبح  اليوجيذ  مر  ما  وإذا  فإنه    .  المتوالية،  اليوجا  نظام  بمراحل 

لآخر،  حين  ومن  سيكولوجياً،  تغيراً  يتغير  الراهن(،  الوقت  في  الأقل  على  )أو  فيزيائياً  يتغير  لا  أنه  من  بالرغم  متغير 
يمكن فيقال   ساماذي   إنه  تسمى  التي  تلك  الكامل،  الاندماج  إلى  الوصول  مراحل  ما  فيزيائياً.  تغيراً  يتغير  أن 

(Samadhi التي من المفروض أن يمر بها اليوجي؟ ) 

وتشكل هذه المراحل، الوسيلة التي يمكن بها التخلص بها من الخمسة التي يطلق عليها اسم  عددها،  هي ثمانية في 
الجهل   بذلك  تعنى  الانفصال،  )عوائق(  أو  مستقل (،  Avidya))حواجز(  فرد  الإنسان  أن  أي  الفردية،  نظرية 

يليبذاته؟   المراحل كما  وترتب  الحواس  ذات  بالأشياء  الارتباط  الكراهية،   (،Yamaياما )تأت    : أولا: الرغبة، 
ولعلها أصعب مرحلة من المراحل جميعها، ولذا فإن كثيرين جداً من المتحمسين يصدفون عنها، وهي تتضمن إخماد 

وهي مرحلة يجب أن تتبع فيها (  Niyamaنياما )تأت    وثانيا:الرغبة والأثرة وأن يستبدل بها الاحسان والغيرية.  
، (Asanaأسانا )المرحلة التي توجه إليها أكثر عناية، أي  وثالثا:قواعد سلوكية معينة مثل المداومة على النظافة، 

أو بلوغ الوضع الصحيح، وتماماً كما ان المرحلة الأولى تتضمن اخماد كل رغبة، كذلك المرحلة الثالثة تتضمن الإقلال 
 .2إلى أقصى حد في كل الحركات البدنية...إلى آخر هذه المراحل

لا يمكن تحديد   . والنيرفانافكرة تتوج المذهب البوذي  وهي أسمى  "النيرفانا"وتتلخص في الوصول إلى  ثالثا: الحكمة:  
صفة  عليها  يُضفي  حتى  مقصوداً  شيئاً  الدقيق  التحليل  على  الكلمة  استعصاء  وربما كان  صارماً،  تحديداً  معناها 

عنهم. ابتعد  منه  اقتربوا  أعلى كلما  مثلاً  أمامهم  دائماً  ويضعونها  عنها  يبحثون  الناس  ويجعل  عقيدة   القداسة،  وفي 
البراهمة تتحقق حالة "النيرفانا" عندما تستطيع النفس الفردية أن تتحد مع النفس العالمية في حالة شبيهة بالصوفية، 

 وفي مذاهب أخرى هندية تتحقق النيرفانا إذا استطاع أن يحقق التوازن بين قواه الروحية وقواه المادية. 

أما المذهب البوذي فإنه يعتبر "النيرفانا" نهاية المراحل التي يستطيع الحكيم فيها التغلب على شهواته، فهذه الكلمة 
حي بالرجوع إلى مثال حسي وهو انطفاء النار وخمودها ح بوذا معناها الخلقي والرو الحرفي "الاخماد". وقد وضّ معناها  

 

 
 
 
 



40 
 

هذه جود  و لعدم   اخماد  إلى  النهاية  في  يصل  المتأججة  عواطفه  نيران  يغذي  لا  الذي  الإنسان  فإن  وبالمثل  التوتر، 
 العواطف وتصبح حياته هادئة لا يلقها إزعاج الشهوات.

المذه  في  "النيرفانا"  أن  إلى  المفسرين  بعض  ذهب  وإذا كانت وقد  الصيرورة.  أو  التحول  تحتمل  لا  حالة  البوذي  ب 
انتفاء لكل الصيرورة ليست ممكنة إلا إذا غذته الدوافع الإنسانية المختلفة، فمعنى ذلك أننا لا نصل إلى النيرفانا وهي  

 .1صيرورة إلا إذا أخمد لكل فكرة دنيوية، وكل إرادة مادية، وكل شهوة حسية 

الاخلاق    الخاتمة: فلاسفة  منهم    –ويذهب  الدينيون  ذو   –وخصوصاً  الأخلاق  البوذي في  المذهب  بأن  القول  إلى 
إلى  للوصول  أساسياً  شرطاً  الذات  التأمل  جعل  وعلى  الدنيوية،  للأشياء  قيمة  نفي كل  على  يقوم  لأنه  سلبي،  طابع 

على الابتعاد عن أشياء معينة، لا على أوامر   الخلاص أو سعادة النفس. وجميع تفاصيله تقريباً تقوم على نواهي، أي
إيجابية. أي أنه يأمر الإنسان بألا يفعل الشر، أكثر من أن يأمره بفعل الخير. وإذا كان في ذلك ما يؤدي إلى طمأنينة 

البوذي بأنصار  تقترب  أنها  العاطفة، كما  حرارة  عن  المذهب  بهذا  تبتعد  السلبية  هذه  أن  إلا  حقاً،  حالة النفس  من  ة 
 . 2عدم الاكتراث بما يدور حول المرء من أحداث 

إنسانية     نزعة  البوذية  الرغبات إن  على  والتغلب  ذاته،  على  بالاعتماد  والمعاناة  الألم  من  الإنسان  تخليص  حاولت 
قانون  أي  والأخوة،  المحبة  قانون  يحكمه  إذ  الطبقية،  فيه  تزول  مجتمع  إقامة  حاولت  الملذات، كما  ونبذ  وإخمادها 

، نظام عالمي فغاية البوذية العالمية  امل، الطبيعي الذي ينبذ العنف والكراهية والأنانية وتسود فيه المساواة والسلام الش
عقلية  ومعرفة  بالحكمة  النفس  ضبط  ومحاولة  تأملها  خلال  من  ذاتها  إلى  الذات  تتوجه  إذ  أخلاقي،  أساسه  جديد 

 لطبيعة الأشياء واستئصال الرغبات ونبذ الملذات حتى تتحقق الطمأنينة في النفس. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



41 
 

 سة: الفكر الأخلاقي في الحضارة الصينية سادالمحاضرة ال

سم بالواقعية والاهتمام بالحياة الدنيوية تة كبيرة في دفع التطور الحضاري، حيث املقد كان للفكر الصيني قيمقدمة:  
والعمل على تنظيم مختلف شؤون الحياة الاجتماعية لاسيما ما اتصل منها بالأخلاق أو الممارسة السلوكية للأفراد،  
إذ لم يعرف "التاريخ نفساً أشد دنيوية من الصيني، فأكثر ما يهتم به أن يعيش بخير في هذه الحياة الدنيا، وإذا صلى 

الإمبراطورية فإ فكانت  الأرضي،  العالم  هذا  في  لنفسه  الخير  يطلب  بل  الجنة،  نعيم  ينال  أن  صلاته  في  يطلب  لا  نه 
 .1الصينية النموذج الأمثل في تكوين فكر إنساني اجتماعي وواقعي حيث كان للعقل مكانة كبيرة في تسيير شؤونهم" 

ولعل خير ما يعبر عن روح الأخلاق عند الصينيين تلك المبادئ القويمة التي احتوت عليها فلسفة حكيمها الأكبر 
إليه  ويعود  التاريخ،  عظماء  أهم  من  يعتبر  حيث  أثراً،  التاريخ  وفلاسفة  العالم  قادة  أهم  من  واحد  "كونفوشيوس"، 

 . 2شعار "السعادة والسلام على الأرض" الفضل في "تأسيس نهضة سياسية واجتماعية وإنسانية تحت 

مشكلات  الإغريقي، حيث عالجت  الفكر  ظهور  سبقت  بها  يستهان  بفلسفات لا  القديمة  الصين  بلاد  تميزت  لقد 
والتنظير  الصالح  الحكم  ومقاييس  والسياسة  الإنسانية  الطبيعة  أو  الكون  بأصل  يتصل  ما  سواء  متنوعة  فلسفية 

الشرقية، الفلسفات  غرار  على  القديم،  الصيني  الفكر  عرف  إذ  المدارس   الأخلاقي،  تبنتها كل  صوفية  فلسفية  نزعة 
الفكرية التي عرفتها الصين مثل مدرسة الين واليانج الفلسفية، والمدرسة الكونفوشيوسية، ومدرسة منشيوس، ومدرسة 
مدرسة المشرّعين الفكرية أمثال شانج ياتج  مو تزو الفكرية، والطاوية، ومدرسة تشوانج تزو،  هسون تزو، ومدرسة 

تزو   في  إلى وهان  البوذية  وفود  إلى  وصولاً  تونجتشونجووانجتشونج،  فلسفة  وظهور  التوليفية،  والاتجاهات  سسو،  ولي 
وإذا كانت  النقية.  الأرض  ومدرسة  الزهر  إكليل  ومدرسة  اللوتس  مدرسة  مثل  صينية  بوذية  طوائف  وظهور  الصين 

لآلاف  يمتد  الذي  الصيني  الأخلاقي  الفكر  تراث  بكل  تحيط  لا  المحاضرة  الفكر   هذه  بإبراز  سنكتفي  فإننا  السنين، 
 الأخلاقي عند كل من كونفشيوس والطاوية، فما هي أبرز دعائم أفكارهما الأخلاقية؟

 الفكر الأخلاقي عند كونفوشيوس: -1

يعتبر كونفوشيوس واحداً من عدد قليل من الرجال الذين ظهروا على مسرح التاريخ البشري وما انفكوا شخصيته:  -أ
أن  الباحث  وسع  وفي  الرائعة،  الفكرية  ومنجزاتهم  الثقافية  ومواهبهم  شخصيتهم  قوة  بفضل  عميقاً،  تأثيراً  فيه  يؤثرون 

لمة واحدة " كونفوشيوس"، إذ لن نعثر على يصف أسلوب حياة الشعب الصيني طوال الألفي سنة الماضيين في ك 
الثقافي  للتراث  ومبدعاً  ومفسراً  وناقلاً  مدرساً  وفكرها،  أمته  حياة  في  العارم  التأثير  هذا  أثرّ  الصين  تاريخ  في  فرد  أي 

 

 
 



42 
 

والأدبي، وفّق إلى أبعد الحدود في صياغة الذهن والخلُق الصيني ووضعها في قالب فريد مثل كونفوشيوس، وقد يعتنق 
 .1الصيني البوذية أو التاوية أو الإسلام أو المسيحية، ولكن يظل في جوهره كونفوشيوسياً 

 والكونفوشيوسية: (  Confuciusوكونفوشيوس )

في ما هي الكونفوشيوسية:  -أ ظهر  الذي  الحكيم كونفوشيوس  الفيلسوف  ترجع إلى  وهي  الصين،  ديانة أهل  هي 
القرن السادس قبل الميلاد، داعياً إلى إحياء الطقوس والتقاليد الدينية التي ورثها الصينيون عن أجدادهم مضيفاً إليها 

ة إله السماء أو الإله الأعظم، وتقديس من فلسفته وآرائه في الأخلاق والمعاملات والسلوك القويم. إنها تقوم على عباد
 الملائكة وعبادة أرواح الآباء والأجداد.

 وقد عرفت الكونفوشيوسية بعد كونفوشيوس كثير من الشخصيات التي عملت على تطوير هذا المذهب ومن أبرزهم:

دقة، - بكل  وتطبيقها  آراء كونفوشيوس  بحرفية  الاحتفاظ  إلى  يدعو  إذ  "منسيوس"  ويمثله  حرفي  متشدد  مذهب 
" Tseszeومنسيوس هذا تلميذ لكونفوشيوس، إذ إنه لم يتلق علومه مباشرة عنه، بل إنه أخذها عن حفيده وهو " 

 (.Central Harmonyالذي قام بتأليف كتاب "الانسجام المركزي" )

(، إذ يقوم مذهبهما على أساس Yangtse( و"يانجستي" ) Hsuntseوالمذهب التحليلي، ويمثله "هزنتسي" )-
 تحليل وتفسير آراء المعلمين واستنباط الأفكار باستلهام روح النص الكومفوشيوسي. 

 م وأصبح من أعظم رجال السلك السياسي الصيني. 520( ولد سنة  Tsekungتسي كونج )-

 م وأصبح من كبار المتفقهين في الدين الكونفوشيوسي.507( ولد سنة  Tsehsiaتسي هسيا ) -

 كان أستاذً لحفيد كونوشيوس، ويأت ترتيبه الثاني بعد منسيوس من حيث الأهمية.  (Tsengtseتسينكتز )-

 ( الميلادية. 200-127( عاش في عصر أسرة هان )Chi-Husanتشي هزيوان )-

م، قام بنشر الكتب الأربعة التي كانت تدرس في المدارس 1200-1130( عاش بين  Cho-Hsiتشو هزي )-
الأولية والإبتدائية في الصين، ويعد الحجة الوحيدة في الآراء الكونفوشيوسية، إذ كان يسند إليه تصحيح الامتحانات 

 الدينية التي تؤهل المتقدمين لمباشرة الوظائف الحكومية. 

 

 

 



43 
 

 التطور التاريخي للفكر الكونفوشيوسي: 

بنقل أفكار الأقدمين وآرائهم ومعتقداتهم وكتب ذلك بلغة عصره وعمل على تلقينها لثلاثة آلاف   كونفوشيوسقام  -
 تلميذ 

 العبادة في عصره كانت لإله السماء أو الإله الأعظم، ثم إله الأرض وتقديس الملائكة وعبادة أرواح الأجداد-

( في شمال المدينة حيث تكاثر الناس حول قبره Szeعندما مات كونفشيوس دفن على مقربة من نهر "أستس" )-
 شيئاً فشيئاً مشكلين قرية كونج.

 ثم أخذوا يعقدون حول قبره الندوات العلمية. -

 بنوا معبداً قرب قبره، ثم أخذوا باستلهام أفكاره، ثم وصلوا إلى تقديسه.-

"هان"  - لأسرة  الأول  الإمبراطور  عهد  في  عبادةً  يعبد  صار  حتى  التقديس  هذا  في  أخذوا   206استمروا  إذ  ق.م، 
استلامهم   قبل  ومعبده  قبره  يزوروا  أن  الدولة  ورجال  الموظفين  وكبار  الوزراء  على  لزاماً  وأصبح  عنده،  القرابين  يقدون 

 لمهام وظائفهم الجديدة. 

( صاحب Ch’in Shihhiwang" )تشي إن شهّوانجلاقت الكونفوشيوسية اضطهاداً في عهد الإمبراطور "-
ق.م بإقدامه على احراق كتبهم وإعدام   207ق.م إلى    212سور الصين العظيم وقد استمر الاضظهاد من سنة  

 فيلسوفاً.  460ودفن علمائهم وهم أحياء، إذ بلغ عدد المدفونين أحياء  

 ق.م قام الناس بثورة مما أعاد التقدير إلى أتباع الكونفوشيوسية وقيام الأباطرة بإعادة صياغة كتبها.   207في سنة  -

الإمبراطور  - جاء  واستمرت  87-140)  دوت عندما  الصينية،  للدولة  رسمياً  ديناً  الكونفوشوسية  من  اتخذ  ق.م( 
 م.1912الكونفوشيوسية محتلة لهذا المنصب الرفيع حتى سنة  

بشخص   470-381(  Motze)  موتزي الفيلسوف  - السماء  إله  تشخيص  وهي  جديدة  فكرة  أضاف  ق.م 
 عظيم يشبه الىدميين. 

 حيث قبره.  Chufuم أقيم معبد لكنونفوشيوس في  422في سنة  -

 م أقيم معبد آخر في العاصمة، وأصبحت كتبه تدرس في المدارس على أنها كتب مقدسة. 505في سنة  -

سنة  - الإمبراطورية، كما أمر 630في  أنحاء  جميع  في  لكونفوشيوس  بتماثيل  معابد مزودة  ببناء  الأباطرة  امر أحد  م 
 بإنشاء كليات لتعليم آراء كونفوشيوس الذي أصبح رمزاً للوحدتين السياسية والدينية. 



44 
 

 م منح كونفوشيوس لقب )ملك(. 735في سنة  -

 م منح لقب القديس الأعظم. 1013في سنة  -

 م منح الأفراد المنحدرون من سلالته رتبة الشرف وصاروا يعدّون من طبقة النبلاء.1330في سنة  -

 م بدّلت التماثيل الموجودة في المعابد بصور ولوحات حتى لا تختلط الكونفوشيوسية بالوثنية.1530في سنة  -

سنة  - للتعيين 1905في  ضرورياً  يعتبر  الذي كان  الديني  الإمتحان  ألُغي  حيث  بالأفول،  الكونفوشيوسة  بدا نجم  م 
 في الوظائف. 

سنة  - ) 1910في  هالي  شهاب  ظهر  أسرة Hallyم  على  الآلهة  من  استياء  ذلك  فاعتبر  الصينية  الأجواء  في   )
م 1912مانتشو التي بلغ الفساد في عهدها قمته، مما أدى إلى ثورة شعبية انتهت بتنازل الإمبراطور عن العرش سنة  

لكنها بقيت   وتحول الصين إلى النظام الجمهوري، مما أدى إلى اختفاء الكونفوشيوسية من الحياة الدينية والسياسية،
 ماثلة في الأخلاق والتقاليد الصينية.

 م صدر قرار تتحريم تقديم القرابين لكونفوشيوس ومنع إقامة الطقوس الدينية له. 1928في سنة  -

وعاد الناس في - عندما استولى اليابانيون على منشوريا عادت الصين إلى استنهاض الهمم بالعودة إلى الكونفوشية 
م( إلى تقديم القرابين مرة ثانية، كما أعيد تدريس الكونفوشيوسية في كل مكان لاعتقادهم 1934-1930عام )

وسادت   الأكبر،  المعلم  تعاليم  إهمالهم  إلى  ترجع  نكبتهم  بزعامة  بأن  جديدة  إحياء  وقد تشانج كاي شيكحركة   ،
 استمرت هذه الحركة إلى ما بعد الحرب العالمية الثانية.

م سيطرت الشيوعية على الصين، ولكن شيئاً فشيئاً، بدأت الخلافات بين الصين والإتحاد السوفيات 1949في عام  -
بدأ التراجع عن الشيوعية  ماو تسي تونجبالظهور مما أوجد تبايناً بين كل منهما، وبعد موت الزعيم الصيني الشهير  

 في الصين، وبدأت رياح الغرب تهب عليها. 

الشيوعية - عن  تكون  أبعد ما  يجعلها  مما  الشيوعية  معالم  تغيير  على  ستعمل  الكونفوشية  الروح  بأن  الباحثون  يعتقد 
 الروسية لما لكونفوشيوس من سيطرة روحية على الشعب الصيني. 

 ما تزال الكونفوشية تمثل الأساس الرئيسي للنظم الاجتماعية في فرموزا )الصين الوطنية(. -

 

 



45 
 

 الأفكار والمعتقدات: -

 أولاً: الكتب: 

هناك مجموعتان أساسيتان تمثلان الفكر الكونفوشي فضلًا عن كثير من الشروح والتعليقات والتلخيصات، المجموعة -
 الأولى تسمى الكتب الخمسة، والثانية تسمى الكتب الأربعة.

 الكتب الخمسة: إنها الكتب التي قام كونفوشيوس ذاته بنقلها عن كتب الأقدمين وهي: -

 أغنية إلى جانب ستة تواشيح دينية تغني بمصاحبة الموسيقى.   350كتاب الأغاني أو الشعر: فيه    -1

 كتاب التاريخ: فيه وثائق تاريخية تعود إلى التاريخ الصيني السحيق. -2

كتاب التغييرات: فيه فلسفة تطور الحوادث الإنسانية، وقد حوّله كونفوشيوس إلى كتاب علمي لدراسة السلوك -3
 الإنساني. 

 ق.م.   481-722كتاب الربيع والخريف: كتاب تاريخي يؤرخ للفترة الواقعة بين  -4

5-" لأسرة  الأساسي  النظام  معالجة  مع  القديمة  والصينية  الدينية  للطقوس  وصف  فيه  الطقوس:  تلك تشوكتاب   "
 الأسرة التي لعبت دوراً هاماً في التاريخ الصيني البعيد. 

التي ألّفها كونفوشيوس وأتباعه مدوّنين فيها أقوال أستاذهم مع التفسير تارة والتعليق - الكتب الأربعة: إنها الكتب 
 أخرى، إنها تمثل فلسفة كونفوشيوس ذاته وهي: 

 كتاب الأخلاق والسياسة.-1

 (. Central Harmonyكتاب الانسجام المركزي ) -2

 ( ويطلق عليه اسم إنجيل كونفوشيوس. Analectsكتاب المنتخبات )-3

 نفسه. منسيوسكتاب منسيوس: وهو يتألف من سبعة كتب، ومن المحتمل أن يكون مؤلفها  -4

 تتمثل المعتقدات الأساسية لديهم في الإله أو إله السماء والملائكة وأرواح الأجداد.  المعتقدات الأساسية: 

يعتقدون بالإله الأعظم أو إله السماء ويتوجهون إليه بالعبادة، كما أن عبادته وتقديم القرابين إليه مخصوصة الإله:  -1
والكواكب  والقمر  وللشمس  الصينيين.  عامة  ويعبده  الأرض،  وهو إله  إله،  وللأرض  المقاطعات.  بأمراء  أو  بالملك، 

  إليها مخصوصة بالأمراء.والسحاب والجبال لكل منها إله، وعبادتها وتقديم القرابين



46 
 

 إنهم يقدسون الملائكة ويقدمون إليها القرابين.الملائكة: -2

يقدس الصينيون أرواح أجدادهم الأقدمين، ويعتقدون ببقاء الأرواح، والقرابين عبارة عن موائد أرواح الأجداد: -3
 يدخلون بها السرور على تلك الأرواح بأنواح الموسيقى، ويوجد في كل بيت معبد لأرواح الأموات ولآلهة المنزل. 

والعقائدية:   الفكرية  إلى الجذور  ترجع  التي  المعتقدات  تلك  القدماء،  الصينيين  معتقدات  إلى  الكونفوشية  ترجع 
 سنة قبل الميلاد، وقد قبلها كونوشيوس أولاً، والكونفوشيون ثانياً، دون مناقشة أو جدال أو تمحيص.   2600

تدور - الذي  المحور  بأنها  لاعتقادهم  القطبية  النجمة  عبادة  وهي  جديدة  إضافة  حدثت  الميلاد  قبل  الرابع  القرن  في 
 السماء حوله، ويعتقد الباحثون بأن هذه النزعة قد وفدت إليهم من ديانة بعض سكان حوض البحر المتوسط. 

تغلبت الكونفوشية على النزعة الشيوعية والنزعة الاشتراكية اللتان طرأتا عليها في القرنين السابقين للميلاد وانتصرت  -
البوذية  عن  متميزة  خاصة  بوذية  وتنتج  الصيني  الكونفوشي  بالقالب  البوذية  تصهر  استطاعت أن  أنها  عليهما، كما 

 الهندية الأصلية.

السياسية - السيطرة  من  الرغم  على  المعاصرين  الصينيين  أكثر  عقيدة  في  موجودة  الكونفوشية  المعتقدات  تزال  لا 
 للشيوعيين.

عام  -الانتشار ومواقع النفوذ:   ومنذ  الصين.  في  الكونفوشية  المسرحين 1949انتشرت  عن  الكونفوشية  زالت  م 
السياسي والديني لكنها ما تزال كامنة في روح الشعب الصيني الامر الذي يؤدي إلى تغيير ملامح الشيوعية الماركسية 

ال الصين  أو  فرموزا  في  الاجتماعية  النظم  في  ماثلة  الكونفوشية  تزال  وما  الصين.  في في  انتشرت كذلك  وطنية، كما 
معظم  في  الأخلاق  تشكل  التي  الرئيسة  الأسس  من  وهي  اليابانية،  الجامعات  في  درست  حيث  اليابان،  وفي  كوريا 
الفلاسفة  بعض  بتقدير  الكونفوشية  حظيت  وقد  والحديث.  الوسيط  العصرين  في  الشرقي  وجنوبها  آسيا  شرق  دول 

م، كما 1711( وبيتر نويل الذي نشر كتاب كلاسيكيات كونفوشيوس سنة  1716-1646نتز )كالفيلسوف ليب
 ترجمت كتب الكونفوشية إلى معظم اللغات الأوروبية. 

 551تسو، ولد عام  –تسو أو كونغ  –ني، المعروف بكونغ فو  –هو كونغ كيوتسوتشونغ   : من هو كونفوشيوس-ب
  479شويه )شانغ تونغ(، ومات في الموضع نفسه سنة  –ق.م في شانغ بينغ في الإقليم الذي يعرف حالياً باسم سو  

( وهو k’ungكونج )اسمه    ( هو الترجمة اللاتينية لمجموع الأحرف الصينيةConfuciusق.م. وكونفوشيوس )
( معناه الرئيس أو الفيلسوف، فهو بذلك رئيس كونج أو فيلسوفها Futze)وفوتس  اسم القبيلة التي ينتمي إليها،  



47 
 

طويلة إلى حد خارق للمألوف. 1تعني المبجل المعلم كونغأو   ، كان ينحدر من أسرة كونغ، ويقال إنه كان ذا قامة 
كان أبوه شو ليانغ هي واحداً من الزعماء العسكريين الثلاثة في مملكة لو الصغيرة التي كانت قيد الاشتباك المتواصل  

وبعد موت الأب تولت الأم تربية كونغ تسو وكان لا يزال في الثالثة  وكان ثمرة لزواج غير شرعي، مع الدول المجاورة.
فعمل الغلام أول الأمر  فو )شانتونغ(. كانت أسرته تعيش في حضيض البؤس،  من العمر وانتقلت للإقامة في كيو 

لا   قدراً  له  أتاحا  أبيه  ذكرى  به  تحاط  الذي كانت  والاعتبار  أصله،  نبل  لكن  الماشية،  لقطعان  من حارساً  به  بأس 
من  سيخفف  التي  الشهوة  وهي  المعرفة،  إلى  واسعة  شهوة  من  أوتيه  بما  بنفسه  يستكمله  عرف كيف  وقد  التعليم، 
بولد  ورزق  العشرين،  قبل  عمره  مقتبل  في  تزوج  وقد  والمعرفة.  العلم  من  سيقفه  الذي  الازدراء  موقف  غلوائها لاحقاً 

جته بعد سنتين من الزواج لعدم استطاعتها تحمل دقته الشديدة في المأكل والملبس. كما تلقى نه فارق زو لكوبنت،  
( صاحب النِحلة الطاوية، حيث كان يدعو إلى Lao-tze)  لاو تزيعلومه الفلسفية على يد معلمه الفيلسوف  

 القناعة والتسامح المطلق، ولكن كونفوشيوس خالفه فيما بعد داعياً إلى مقابلة السيئة بمثلها وذلك احقاقاً للعدل. 

آلاف  ثلاثة  بلغوا  حتى  تلاميذه  تكاثر  الفلسفة،  أصول  لدراسة  مدرسة  أنشأ  عمره  من  والعشرين  الثانية  بلغ  عندما 
. وتنقل في عدد من الوظائف، فقد عمل مستشاراً النجابة والذكاء  تلميذ، بينهم حوالي ثمانين شخصاً عليهم أمارات

سنة   في  للوزراء  ورئيساً  للعدل،  ووزيراً  وحاكماً،  قاضياً  وعيّن  والولاة،  على   496للأمراء  حينها  أقدم  حيث  ق.م، 
إعدام بعض الوزراء السابقين وعدداً من رجال السياسة وأصحاب الشغب حتى صارت مقاطعة لو نموذجية في تطبيق 

.رحل بعد ذلك وتنقل بين كثير من البلدان ينصح الحكام ويرشدهم 2المبادئ الفلسفية المثالية التي ينادي بها الآراء و 
القويمة،  الأخلاق  على  لهم  حاثّاً  تعاليمه  بينهم  يبث  بالناس،  لتدريس   ويتصل  فتفرغ  "لو"  مقاطعة  إلى  أخيراً  وعاد 

أصدقائه ومحبيه منكباً على كتب الأقدمين يلخّصها ويرتبها ويضمنها بعض أفكاره، وحدث أن مات وحيده الذي 
ق.م بعد   479مات سنة  باغ الخمسين من عمره، وفقد كذلك تلميذه المحبّب إليه )هووي( فبكى عليه بكاءً مراً، و 

 أن ترك مذهباً رسميّاً وشعبياً، ولا زال مستمراً إلى وقت الناس هذا. 

"تشو  دعائم فلسفة كونفوشيوس:   أسرة  تولت  حتى  النهائي  شكلها  الصينية  الحضارة  تتخذ  حكم Chowلم   "
" ودوق تشو أعظم مبدعي ثقافة تشو أهمية. ولقد حكم أخلاف Wenالبلاد، ويعتبر مؤسسا الأسرة: الملك "ون  

دوق تشو مقاطعة "لو" )مسقط رأس كونفوشيوس(، ومن ثم، ظلت ثقافة تشو أكثر ظهوراً للعيان في هذه الولاية 
ه من غيرها، وكان لذلك تأثيره في اتجاهات كونفوشيوس الفكرية. إذ قد أشرب حبّاً بثقافة الصين القديمة، وكان يتي

"ون"   الملك  مآثر  تخليد  نفسه  على  فآلى  إعجاباً.  سنة- بها  بخمسمائة  اظهر كونفوشيوس  ثقافة   -وقد  أبدع  الذي 

 

 
 



48 
 

"تشو" وفقاً للمأثورات الصينية، وإحيائها في شرق الصين، ولا شك أن غرام كونفوشيوس بالآراء القديمة، دليل على 
 غلبة المحافظة على طائفة من آرائه. 

واتخذ كونفوشيوس موقف المتشكك المرتاب، ويستبدل على ذلك من رده على سؤال لأحد مريديه عن تأدية الواجب 
الأرواح"  تجاه  واجبك  تأدية  تستطيع  فكيف  الناس،  تجاه  بواجبك  القيام  عن  عاجزاً  تزال  ما  "إنك  الأرواح:  . 1تجاه 

فهم  يمكنك  فكيف  الحياة،  فهم  تستطيع  لا  "إنك  بقوله:  الإجابة  من  تملّص  الموت  عن  آخر  مريد  سأله  ما  وعند 
 . 2الموت"

إلى  الدولة  بانقسام  التحلل  ويبدأ  الاجتماعية،  أوضاعه  تحلل  نتيجة  جاء  قد  عصره  من  النظام  انتفاء  أن  رأيه،  ومن 
في طريق التحلل، يهيمن الوزراء على  - بعد فترة-عدة مقاطعات يهيمن على شؤون كل منها أمير. ثم تسير الدولة 

الوزراء نواب  بسيطرة  انحدارها  ويتزايد  العامة،  الثورة   شؤونها  الناس ألا مناص من  نجد  وهنا  وهكذا،  على مقاديرها، 
 على حكامها، لتقويم ما أعوج من شؤون الحكم.

يجب أن يلزم كل إنسان مكانه، بأن يتبوأ الإمبراطور المركز الخليق   - كما يقرر كونفوشيوس -ولتستقيم أوضاع البلاد  
به ولا يتعدى النبلاء والوزراء اختصاصاتهم، وألا يجاوز عامة الناس حدودهم: فالوالد يظل والداً والابن ابناً والزوجة 

 "تقويم الأسماء"، ويعلق عليها أهمية بالغة، ويحوز كل اسم على تعريفه الذات زوجة. ويدعو كونفوشيوس هذه النظرية ب   
أو  الشيء  ذلك  "كنه"  هو  أخرى،  وبعبارة  إلا،  ليس  بعينه،  الشيء  ذلك  هو  الاسم  له  يستخدم  ما  يجعل  الذي 

 ذلك "الكنه" الذي يجعل الحكم حاكماً.   - مثلاً - "معناه". فما يقصد به من تعريف "اسم الحاكم"  

ففي عبارة كونفوشيوس "دع الحاكم حاكماً...إلخ، تدل كلمة "الحاكم" الأولى على واقع الكلمة المادي، في حين أن 
كلمة "الحاكم" الثانية هي اسم الحاكم المثالي وفكرته، والمثل يقال عن مصطلحات الوزير: الوزير، الوالد، الابن، فإنها 

ا هذه  لتعاريف  وفقاً  الحياة  مسرح  على  الحياة، تؤدي  في  واجبه  منها  صاحب كل  أدى  فلو  ومعانيها.  لكلمات 
لانتظمت أمور العالم واستقامت شؤونه. وقد اعتبر عصره، عصراً لم يعد فيه الحاكم حاكماً ولا الوزير وزيراً ولا الوالد 

ا مسميات  أن  إلى  عصره  أحوال  اضطراب  يعزو  فكونفوشيوس  زوجة،  الزوجة  ولا  ابناً  الابن  ولا  تعد والداً  لم  لأشياء 
 تتطابق مع أسمائها. 

 فما هو الحل الذي ارتآه كونفوشيوس لمصايب عصره وشروره؟

 

 
 



49 
 

نفس الحل الذي بشر به جميع الأنبياء والفلاسفة في كل زمان ومكان، ويمكن في معنى واحد: العودة إلى الفضيلة، 
فمن رأي كونفوشيوس أن الناس إن لم يؤمنوا بالفضيلة الكاملة، تنتفي قدرة المجتمع على اتقاء الشر والقسوة والعنف 

 .1التي تهدم حياته 

وليس هذا الحل بالشيء الفريد في حياة البشر الفكرية، لكن الأسباب التي ساقها كونفوشيوس لإقناع الناس بكفاية 
 الحل وأهليته تستحق الاهتمام الفائق:

فلقد  الكاملة.  الفضيلة  لممارسة  الناس  لاستمالة  المادي  النفع  ضروب  من  ضرب  أي  حسابه  في  يضع  لا  فأولاً: 
أوضحت له تجربة حياته أن الناس يزدرون الفضيلة ويضحون بها، وقد أهاب بمريديه بأن يوطنوا النفس على مجابهة 

ع قواعد الفضيلة، بل إنه ليجافيها في غالب الأحيان، الفقر وملاقاة الكروب. ولا يتفق الجري وراء المكسب المادي م
 فما المنفعة المادية إلا مطلب ضعيف العقل قصير النظر.

 - من الناحية الشخصية- بالآراء الدينية لبث تعاليمه، ويبدو أن كونفوشيوس    -إلا في أحوال نادرة- وثانياً: لم يتوسل  
الخرافات  وامتثالهم  الطبيعة  خوارق  وخشيتهم  الناس  برهبة  اتسم  عصر  في  عاش  قد  لكن  العميق،  بالورع  يمتاز  كان 

تصديقاً - جازماً في طبيعة أحلام التنبئة، وكانوا يصدقون  وممارستهم ضروب الشعوذة. واعتقد حكام عصره اعتقادً 
ما يقال عن فاعلية فنون الكهانة وقوة أرواح الموتى على الإضرار بالأحياء، كما يؤمنون إيماناً لا شبهة فيه   -أعمى 

ينتابهم الفزع عند رؤيتهم الكسوف  -على عهده  –بجميع أنواع السحر والطيرة والأعاجيب المصطنعة، وكان الناس 
 والخسوف، ولم يكن قد انقضى سوى مائة عام على إبطال عادة تقديم الضحايا البشرية عند وفاة حاكم البلاد. 

ففي محيط كهذا، آثر كونفوشيوس صرف الأنظار عن الميتافيزيقيات وخوارق الطبيعة والغيبيات، وتوجيه الأذهان إلى 
مشكلات المجتمع البشري الجوهرية، والاهتمام بتنظيم الدولة، وكان إيمانه عارماً بنظام طبيعي خُلقي. وكانت السماء، 

من الإنسان أن يعمل وفق إرادتها، ويتأتى فهم هذه الإرادة بدراسة   لديه، "عناية ربانية هادية" الأمر الذي يقتضي
التاريخ، ومن رأيه أن في تقاليد الماضي وعاداته ومصنفاته الثقافية، كما في تجارب البشرية، ما يعزز فكرة وجود ناموس 

"ياو   الحكيمين  الملكين  شخصيتي  اختار كونفوشيوس  ولقد  الإنسان.  نفسية  في  يكمن  و"شون Yaoخُلقي   "
"Shun .وغيرهما من حكام الصين الصالحين، وجعل منهم مثلاً عليا في تدبير سياسة الملك الصالح والحكم العدل "

ذلك لأنه قد آمن بأن هؤلاء الحكام مستودع الفضيلة الكاملة التي يذود عنها في كتاباته، وتمثّل أفعالهم وأيام حكمهم 
 كل ما هو سديد وصالح في التاريخ والمجتمع الصينيين. 

 

 



50 
 

" Chowولقد ارتد كونفوشيوس بذهنه، خاصة إلى عصر عم خلاله الصين الامن والرخاء في بداية حكم أسرة "تشو  
الطقوس  واستنوا  الحكم  نظم  العظام  الأسرة  مؤسسو  شيد  وقتما  الميلاد(  قبل  عشر  الحادي  القرن  حوالي  بدأ  )الذي 

 عن الزعماء والشعب، من ناحية، ولبثّ الحكمة والفضيلة في نفوس الناس جميعاً، من الناحية الأخرى. 

أنهم  وإلى  عنها،  وتغافلهم  القويمة  والشعائر  السبل  المجتمع  زعماء  تنكب  إلى  وعلله  عصره  شرور  وعزا كونفوشيوس 
رأيه أن حسن التزام الشعائر، قرينة   لأنفسهم السنن والشعائر التي لا يستحقونها، فمن  يمارسونها خطأ أو يغتصبون 

ئر منبع الاستنارة الروحية قاطبة، يعتبر إهمالها وانتهاك حرمتها على ملائمة النظام الاجتماعي، وغذا كان اتباع الشعا
انعكاساً لفوضى خلقية عميقة وبداية الظلمة الروحية، إذ تعني إساءة استعمال الشعائر، انتهاك حرمة الحقيقة وثلم 

قيمه،   وتداي  عصره  مجتمع  اضطراب  في كتاباته  ينعى  ونجد كونفوشيوس  تمثلّه.  الذي  الخلقي  جعله النظام  ما  وهذا 
 .1ينادي بضرورة "تقويم الأسماء" بمعنى: ألا يفترق ظاهر الإنسان عن باطنه، وأن يحترم السنن والشعائر نصّاً وروحاً 

والإغراق في تمجيد الشعائر، لابد أن يوحي إلى أذهاننا بفكرة مغالاة الكونفوشيوسية في النزعة المحافظة على الصيغ 
طياته إضافة صفة الكمالية  لكن يضم هذا الرأي بين  أيامها المتخلّفة،  إبان  ما التزمه فعلاً  والرسوم الظاهرية. وهذا 

بالتالي أنموذجاً للحاضر، فيصبح حافزاً للتقويم والمثالية المطلقة على الماضي، والمثالية المطلقة على الماضي، وتنصيبه، 
لا المحافظة على الوضع الحاضر، وإن سيرة كونفوشيوس نفسهن لدليل ملموس على نزعته الإصلاحية: إذ قد نشد 

على أشكال   -أساساً -الاحتفاظ بما هو صالح، وتغيير ما هو سيء. ولم تنصبّ دعوته لالتماس الحكمة من الماضي  
إلى القيم والمعاني الخلقية. ولقد عاش كونفوشيوس في   - فوق كل شيء آخر-نظم الدولة والحكومة، بل لقد اتجهت  

ظل مجتمع اقطاعي، فكان تصوره للمجتمع الفاضل بالأوضاع التي سادت الصين القديمة ومدارها تولّي الحكام قيادة 
ئة أسباب العيش الكريم لهم، ولكن يجب أن يلزموا مكانهم في آخر طبقات السلم رعاياهم والعناية بهم وتثقيفهم وتهي

 . الاجتماعي، وإلا سادت الفوضى واضطرب النظام

إن مبادئ الفكر الأخلاقي عند كونفوشيوس نستمدها من خلال مؤلفاته التي تركها، ونظراً  مذهبه الأخلاقي:  -ب
للقداسة التي تحيط به، فإنه قد نسب إليه جميع ما أنتجه الفكر الصيني في جميع عصوره، فإليه يرجع تأليف ما يعرف 

شيد، السجلات التاريخية، الطقوس، حوليات في الفلسفة الصينية ب       "المراجع الستة" وتشمل كتب: التغيرات، الأنا
وكان  مريديه،  تثقيف  في  استخدمها  لكنه  يؤلفها،  لم  أنه  أثبتت  العلمية  الدراسات  لكن  الموسيقى،  والخريف،  الربيع 

. وكانت الثقافة والتعليم وقفاً على الصفوة من الحكام ومن يلوذ بهم، وهو 2أول من استعان بها في تعليم جمهرة الناس 
الذي شق الطريق أمام العلماء والفلاسفة لجوب أنحاء الصين لتعليم أفراد الشعب وتثقيفهم. ولا شك أن المبدأ الذي 

 

 
 



51 
 

اختطه كونفوشيوس في قبول أكبر عدد ممكن من طلاب العلم في حلقته الدراسية، دون اعتبار لمراتبهم الاجتماعية 
مع رغبتهم في الاطلاع على جميع ما يصل إلى   –أو مراكز عائلاتهم، ومنح طلبته فرصاً متساوية في تلقي العلم عليه  

مخطوطات   من  خ  –أيديهم  يعتبر  المبدأ،  هذا  أن  شك  الفكرية لا  القيود  إسار  من  العقول  تحرر  صوب  جبارة  طوة 
 البالية.

يتضح بعد العرض السالف الذكر لدائم فلسفة كونفوشيوس أن نظامه الأخلاقي، وفلسفته عامة، يستند إلى إمعان 
الفكر في الطبيعة البشرية، وأن الأخلاق هي الأمر الأساسي الذي تدعو إليه الكونفوشيوسية، وهي محور الفلسفة 

فرد ليشعر بالانسجام الذي يسيطر على حياته النفسية وأساس الدين، وهي تسعى إليه بتربية الوازع الداخلي لدى ال
 مما يخضعها للقوانين الاجتماعية والقانونية بشكل تلقائي. 

 وتظهر الأخلاق في: -

 طاعة الوالد والخضوع له. -

 طاعة الأخ الأصغر لأخيه الأكبر. -

 طاعة الحاكم والانقياد له. -

 إخلاص الصديق لأصدقائه. -

 عدم جرح الآخرين بالكلام أثناء محادثتهم.-

 أن تكون الأقوال على قدر الأفعال، وكراهية ظهور الشخص بمظهر لا يتفق مع مركزه وحاله. -

 البعد عن المحسوبية والوساطة والمحاباة. -

 وتظهر أخلاق الحاكم في: -

 احترام الأفراد الجديرين باحترامه. -

 التودّد إلى من تربطهم به صلة قرابى وقيامه بالتزاماته حيالهم.-

 معاملة وزرائه وموظفيه بالحسنى. -

 اهتمامه بالصالح العام، مع تشجيعه للفنون النافعة والنهوض بها. -

 العطف على رعايا الدول الأخرى المقيمين في دولته. -



52 
 

ويحترمون - والامانة،  العلم  يقدّسون  الحدود،  أبعد  إلى  محافظون  فهم  الموروثة،  والتقاليد  العادات  الكونفوشية  تحترم 
 غير خضوع ولا استخذاء لجبروت.   المعاملة اللينة من 

يقوم المجتمع الكونفوشي على أساس احترام الملكية الفردية مع ضرورة رسم برنامج إصلاحي يؤدي إلى تنمية روح -
 المحبّة بين الأغنياء والفقراء.

 يعترفون بالفوارق بين الطبقات، ويظهر ها جلياً حين تأدية الطقوس الدينية وفي الأعياد الرسمية وحين تقديم القرابين. -

إذا - إذ بإمكان أي شخص أن ينتقل من طبقة إلى أية طبقة اجتماعية أخرى  النظام الطبقي لديهم نظام مفتوح، 
 كانت لديه إمكانيات تؤهله لذلك. 

جواهر - في  السماوية  الأرواح  لتقمص  أي،  الأرضية  القوى  مع  السماوية  القوى  لتزاوج  نتيجة  إلا  الإنسان  ليس 
 العناصر الأرضية الخمسة. ومن هنا وجب على الإنسان أن يتمتع بكل شيء في حدود الأخلاق الإنسانية القويمة. 

 تراب.  –نار    –ماء   –خشب   –فتركيب الأشياء: معدن  -يبنون تفكيرهم على فكرة "العناصر الخمسة":  -

 الأضاحي والقرابين خمسة. -

 الموسيقى لها خمسة مفاتيح، والألوان الأساسية خمسة. -

 الجهات خمس: شرق، غرب، شمال، جنوب ووسط. -

 درجات القرابة خمس: أبوّة، أمومة، زوجية، بنوّة وأخوّة. -

تلعب الموسيقى دوراً هاماً في حياة الناس الاجتماعية، وتسهم في تنظيم سلوك الأفراد وتعمل على تعويدهم الطاعة -
 والنظام، وتؤدي إلى الانسجام والألفة والإيثار. 

 الرجل الفاضل هو الذي يقف موقفاً وسطاً بين ذاته المركزية وبين انفعالاته ليصل إلى درجة الاستقرار الكامل. -

 علاقة كونفوشيوس بالدين: 

لم يكن كونفوشيوس نبياً، ولم يدعّ هو ذلك، بل يعتقدون بأنه من الذين وهبوا تفويض السماء لهم ليقوموا بإرشاد -  
الناس وهدايتهم، فقد كان مداوماً على إقامة الشعائر والطقوس الدينية، وقد كان يعبد الإله الأعظم والآلهة الأخرى 

 ء الدينية تلك. على غير معرفة بهم دون تثبيت من حقيقة الآرا



53 
 

عن - تختلف  لكنها  مثالية،  مدينة  وهي  إليها  يدعو  التي  الفاضلة  المدينة  لتحقيق  بالسعي  مغرماُ  كان كونفوشيوس 
مدينة أرسطو الفاضلة، إذ إنّ مدينة كونفوشيوس مثالية في حدود الواقع الممكن التحقيق والتطبيق، فيما مدينة أرسطو 

 لبشري القاصر، وكلا الفيلسوفان متعاصران. تجنح إلى مثالية خيالية بعيدة عن مستوى التطبيق ا

ولا   الجنة والنار:- الدنيا،  الحياة  إصلاح  على  منصب  هّمهم  إنّ  إذ  أصلاً،  بالبعث  يعتقدون  ولا  بهما،  يعتقدون  لا 
يسألون عن مصير الأرواح بعد خروجها من الأجساد. وقد سأل تلميذ أستاذه كونفوشيوس عن الموت، فقال: "إننا 

 لم ندرس الحياة بعد، فكيف نستطيع أن ندرس الموت" 

 إنما يكونان في الدنيا، إن خيراً فخير وإن شراً فشر.  الجزاء والثواب:-

 يعتقدون بذلك، فإذا تكاثرت الآثام والذنوب كان عقاب السماء لهم بالزلازل والبراكين.   القضاء والقدر: -

محلّه   الحاكم ابن السماء: - ليحلّ  يخلعه  من  رعيته  من  عليه  تسلط  السماء  فإن  العدل  وجانب  وظلم  قسا  ما  فإذا 
 شخص آخر عادل. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

 فلسفة الأخلاق الأرسطية ة:  بعالسا  المحاضرة

تتصف الأخلاق اليونانية بأنها أخلاق سعادة لا أخلاق واجب، على عكس تماماً مما عليه الأخلاق المحدثة،   مقدمة: 
و"لاسيما ابتداءً من كانط، فعلى حين أن قاعدة السلوك عند كانط تقول: "إفعل هذا لأنه واجبك"، فإن "الأخلاق 

البحث إن  سعادتك"،  إلى  يؤدي  لأنه  هذا  "إفعل  تقول:  الأسمى   اليونانية  المطلب  هو  اليونان  عند  السعادة  عن 
 .1للإنسان وخيره الأعلى وغايته القصوى" 

ق.م( من أوضح الممثلين للأخلاق اليونانية من هذه الناحية، ولقد   322-345ويعد الفيلسوف اليوناني أرسطو )
وغيرها،   إهتم والمعرفة  والمنطق  الطبيعة  وماوراء  الأخرى كالطبيعة  المعرفة  بالمجالات  اهتمامه  مثل  الأخلاقي،  بالجانب 

 ويمكن تصنيف المؤلفات وفق أقسام العلوم الثلاثة الكبرى التي قال بها أرسطو إلى ما يلي: 

 العلوم النظرية وهي أسمى العلوم وتكون غايتها طلب المعرفة للمعرفة، اي البحث النزيه عن المعرفة.   أولاً:

قواعد تهدينا في سعينا   ثانياً: وصياغة  العلوم العملية )العلوم التطبيقية( فغايتها تدبير أفعال الإنسان بما هو إنسان، 
للوصول إلى غايتنا المتنوعة، وهذه العلوم العملية تشمل، أولا ما يكون موضوعه أفعال الفرد، ثم ما يكون موضوعه 

عه أفعال الإنسان في الجماعة، وتبعاً لذلك تنقسم العلوم العملية إلى أفعال الإنسان في المنزل، وأخيراً ما يكون موضو 
 ثلاثة أقسام وهي: 

قواعد للحياة الفردية. وقد أفرد أرسطو لهذا العلم عدد من المؤلفات - وضع  أهمها كتاب   علم الأخلاق الذي يعني 
نيقوماخوس"   المحاضرة  –"الأخلاق إلى  هذه  في  عليه  سنعتمد  الذي  "الأخلاق   - هو  هو  آخر  أيضاً كتاب  وهناك 

الأوديمية" )نسبة إلى تلميذه أوديموس( ويشمل هذا الكتاب على سبع مقالات، كما ألف كتاب ثالث وهو كتاب 
 "الأخلاق الكبرى" وهو في مقالتين، كما ألف كذلك رسالة قصيرة "في الفضائل والرذائل". 

 علم تدبير المنزل الذي يبين قواعد الحياة العائلية. -

 علم السياسة الذي هدفه وضع قواعد الحياة الاجتماعية. -

العلوم الشعرية وتدرس نتاج العقل، لأن العقل يصنعها من مواد وجدت من قبل وتشمل العلوم الطبيعية والعلوم   ثالثاً:
 الرياضية والميتافيزيقية.

 

 



55 
 

على  وسنتعرف  الأخلاق،  علم  وهو  المحاضرة،  هذه  في  عملنا  يرتكز  العملية  العلوم  أقسام  من  الأول  القسم  وحول 
 فلسفة أرسطو الأخلاقية من خلال التطرق إلى أهم مصدره في هذا المجال وهو كتابه "علم الأخلاق إلى نيقوماخوس"

(Ethique à Nicomaque.بالدراسة والتحليل ) 

وقبل الخوض في هذا التحليل، نرى من الضروري تقديم ملخص حول محتويات هذا الكتاب الذي يتكون من عشرة 
 كتب وهي: 

إلى   وينقسم (Théorie du bien et du bonheurالكتاب الأول يتمحور حول نظرية الخير والسعادة ) -
أحد عشر باباً، وفي هذه الأبواب يعالج غاية الحياة والمتمثلة في الخير والسعادة ويميز بين الخيرات، كما يعالج أرسطو 

 وأخلاقية.  إلى عقليةالفضائل ويقسمها  

( والذي يتكون من تسعة أبواب، حيث يعود Théorie de la Vertuالكتاب الثاني حول نظرية الفضيلة )-
فيه أرسطو إلى موضوع الفضيلة، ويعالج بإسهاب أقسام الفضيلة )العقلية والأخلاقية(، ويؤكد على ضرورة الاعتدال 
والثبات،  والإرادة  العلم  في  والمتمثلة  الفاضل  العمل  شروط  فيه  يحدد  الفضيلة، كما  يفسدان  والتفريط  الإفراط  لأن 

 أرسطو عينة من الفضائل مثل الشجاعة والاعتدال والسخاء.  كذلك يحلل

-( والاعتدال  الشجاعة  لفضيلتي  أرسطو  يخصصه  الثاني  للكتاب  تكملة  هو  الثالث   Courage etالكتاب 

Tempérance .كما يدرس الإرادة والأفعال الإرادية ،) 

-( المختلفة  الفضائل  تحليل  في  أرسطو  فيه  يستمر  الرابع  ( analyse de différentes Vertusالكتاب 
 كالسخاء، الأريحية، المروءة، الحلم، الصدق والحياء. 

 ( ويميز بين نوعين من العدل. Théorie de la Justiceالكتاب الخامس يناقش فيه نظرية العدالة )-

-( العقلية  الفضائل  مناقشة  إلى  أرسطو  فيه  يعود  السادس   Théorie des Vertusالكتاب 

Intellectuelles .يعالج فيه الوسطية ومسائل متعلقة بهذه النوع من الفضائل ،) 

- ( واللذة  اللااعتدال  أرسطو لنظرية  السابع يخصصه   Théorie de l’intempérance et duالكتاب 

plaisir)  يتناول فيه أنواع اللذة والألم والعلاقة بين اللذة والسعادة.   حيث 

 

 



56 
 

( أين نجد أرسطو يتطرق إلى تعريف Théorie de l’Amitiéالكتاب الثامن يحمل عنوان نظرية الصداقة )-
 الصداقة ويحدد مميزاتها والعلاقة بين الصداقة والحب، كما يدرس أنواع الصداقة وأهمها صداقة الفضيلة. 

 الكتاب التاسع يواصل فيه نفس موضوع الكتاب الثامن، وهنا نجده يتحدث عن العطف والوفاق وعدد الأصدقاء.-

(،  Du Plaisir et de vrai Bonheurالكتاب العاشر يعود فيه إلى مناقشة موضوع اللذة والسعادة ) -
في  أما  والحياة.  اللذة  بين  الارتباط  حول  توضحياً  قدم  وقد  والحياة،  التربية  في  أهميتها  إلى  تطرق  اللذة  موضوع  ففي 
موضوع السعادة فقد وضح فيه اختلاف السعادة عن اللذة، كما عالج موضوع آخر وهو موضوع علاقة الأخلاق 

 بالسياسة وبين أن السياسة عنده تتلو الأخلاق. 

بعد هذا الملخص حول محتويات ومواضيع كتاب "الأخلاق إلى نيقوماخوس"، وقبل التطرق بالتحليل إلى أهم القضايا 
والمسائل التي يعالجها، نحاول الآن تحديد من جهة أهمية الأخلاق عند أرسطو، ومن جهة ثانية توضيح المنهجية التي 

 اتبعها أرسطو في مجال علم الأخلاق. 

" أول من جاهر بأن الأخلاق علم عملي لقد كان أرسطو في كتابه "الأخلاق إلى نيقوماخوسأهمية علم الأخلاق:  
أو  بفعل  يقوم  أن  الإنسان  على  يستحيل  الغايات  هذه  بدون  لأن  غاياته،  عن  له  ويكشف  حياته  للإنسان  يُ نَظِم 

. ولعل أهم هدف كان يسعى إليه أرسطو هو ما عبر عنه تصرف. إن الأخلاق عند أرسطو غائية بشكل صريح
نظرياً  والعلم  التأمل  هو  الحقيقي  الغرض  ليس  العملية  الشؤون  في  "إن  قال  حيث  الدراسة  موضوع  نهاية كتابه  في 

 بالقواعد علماً تفصيلياً، بل هو تطبيقياً، ففيما يتعلق بالفضيلة، لا يكفي أن يعلم ماهي، بل يلزم زيادة على ذلك 
رياضة النفس على حيازتها واستعمالها أو إيجاد وسيلة أخرى لتصيرنا فضلاء وأخياراً، لو كانت الخطب والكتب قادرة 
إلا  المرء  على  يكون  وما  الأثمان  بأغلى  تشترى  وأن  الناس،  يطلبها كل  أن  لتستحق  أخياراً  تجعلنا  أن  على  وحدها 

 .1إقتناؤها"

النظر  وهذا  الاعتبار،  هذا  على  ويديرها  إنسان،  هو  بما  الإنسان  حياة  في  يبجث  أرسطو  عند  الأخلاق  علم  إن 
والاهتمام غرضه الحصول على الوسائل والطرق التي تجعلنا فضلاء، والإنسان مدني بطبعه، أي حيوان سياسي، وهو 

( إلى حاضرة  بانتمائه  الحيوانات  من  غيره  عن  داخل Polis)2"يتميز  يعيش إلا  وأن  يوجد  يمكن للفرد أن  إذ لا   ،
مجموعة، ولا يبلغ الكمال إلا في المدينة وبمعونتها، ولتدبير المدينة علم خاص هو علم السياسة، وعلم الأخلاق جزء 

 

 
 
 



57 
 

من العلم السياسي وليس مستقلاً عنه، فإذا كانت الأخلاق هي علم السياسة الفردية، فإن السياسة هي علم السعادة 
أو نفس الخير. لكن السياسة تبقى بالنسبة لأرسطو وفق ما يؤكد في  لديهما غاية واحدة  الجماعية، فالدولة والفرد 

 عما . إن العلم الذي تحدد غرضه، عند أرسطو، البحث  1لوم" كتابه هذا هي "العلم الأسمى الذي تخضع له سائر الع
هذه الزاوية وبعلاقاتها بالخير  وعن البحث بالمعاملات الإنسانية منظوراً إليها من  بالنسبة للإنسان  هو الخير الأعلى 
الأعلى، يجب اعتباره أفضل العلوم وأهمها وأساس العلوم الأخرى، لهذا فحياة الإنسان السياسية والأخلاقية تتداخلان 

فقط في المنهجية وموضوع   نهاية علم واحد هو "الفلسفة حول الإنسان" يختلفانعند المعلم الأول وكلا العلمان هما بال
 الدراسة.

إن أرسطو يتميز بصفة عامة عن أستاذه بتفكيره المنطقي القائم على التحليل وانطلاقه من منهجية علم الأخلاق:  
مثالية،  تصورية  عقلية  أفلاطون  "فلسفة  فإذا كانت  أستاذه،  من  الواقع  إلى  أقرب  فأرسطو  والمحسوس،  المادي  الواقع 

الحدود  الأخلاقي ، فحينما تتجاوز تعاليم أفلاطون 2فإن أرسطو رفض التحليق في الأعالي التي ضاع فيها أفلاطون"
ثم تضيع في اليوتوبيات المثالية، فإن أرسطو ينطلق لتقديم اقتراحات عملية، أي يريد  العادية للحياة الإنسانية ومن 
أن يتساءل عما هو الخير كله، لكنه لا يقصد  بهذا الخير مثالًا يستحيل تحقيقه على أرض الواقع، بل الأحرى بذلك 

 .3التي يجد الناس أنفسهم فيها""الخير الذي يجب تحققه في كل الظروف  

ولهذا حتى يتفادى الوصول إلى أخلاق تنتهي إلى المجرد أو إلى التسليم اعتمد أرسطو في المجال الأخلاقي على المنهج 
لدراسة الأخلاق، لأنه المنهج الذي يصعد إلى المبادئ لا الذي  المنهج هو المناسب  رأيه أن هذا  الاستقرائي، ففي 

، فيجب حسب 4غيرة في نظره وليس من اليسير كشف العلة فيها"يصدر عنها، ذلك "لأن المعاني الخلقية معقدة مت
أرسطو في مجال الأخلاق أن نبدأ بالصور الشائعة المتداولة أو المشهورة أو الواضحة وهي التي كما يقول على وجهين 
"يمكن أن تكون كذلك إما بالإضافة إلينا وإما بصفة مطلقة، ومن أجل ذلك كانت الأخلاق والإحساسات الطيبة 

، 5راسة منتجة مبادرة الفضيلة والعدل، وبالجملة مبادئ السياسة" هي التمهيد الضروري لأي كان يريد أن يدرس د
فالأشياء الأكثر شهرة بالنسبة إلينا في هذا القول هي تلك التي يعرف الحس إياها والأكثر شهرة في ذاتها، أو على 
الذي  الفاضل  الرجل  يُمكَِن  المنهج  وبهذا  الحساسية،  عند  الأبعد  وهي  العقل  عند  البديهية  الأشياء  هي  الإطلاق، 

حة عن هذا الخير واستخلاص المبادئ الحاصلة عليها ضمناً، يعرف الخير بالتجربة أقدر على اكتساب معرفة صحي

 

 
 
 
 
 



58 
 

ولعل هذا ما دفع ماجد فخري إلى القول: "إن أسلوب أرسطو في كل من السياسة والأخلاق أقرب إلى الاستقراء 
. وإذا كنا في الأخلاق نبحث عن الخير، فإن أرسطو يذهب إلى أنه لا يمكن تحديد هذا 1منه إلى النظر التجريبي" 

لا موضوع  هو  الإنساني  السلوك  لأن  الموضوع،  طبيعة  إلى  يرجع  وذلك  رياضية  بدقة  والسلوك   الخير  الأخلاق  علم 
 الإنساني لا يمكن أن تحكمه العلاقة الرياضية.

الأخلاق عند أرسطو ليست علماً تجريبياً أيضاً، وإنما تتصل كذلك بصلات عميقة بعلم النفس والميتافيزيقا، ولذلك 
 يلُحظ أن أرسطو يمزج دوماً الملاحظات بالتحليلات النفسية والاستدلالات الفلسفية. 

على العموم اتبع أرسطو منهحاً من أربع مراحل يوضحها في كتابه "مابعد الطبيعة"، حيث يقول: "من الضروري أن 
، ثم لأن الباحث اعترضتهيبدأ العلم بالفحص عن مسائله لأن العقل إنما يبلغ إلى الاطمئنان بعد حل الصعوبات التي  

الذي لا يبدأ بوضع المسألة كأنما الذي لا يدري إلى أي جهة هو متوجه، بل هو مستهدف لعدم معرفة  إن كان 
وجد ما يبحث عنه أم لم يجد، من حيث أنه لا يتوفر غاية، وأما الذي يبدأ مناقشة الصعوبات فهو الذي يستطيع 

، إذن يقوم المنهج 2لحجج المتعارضة جميعاً يكون موقفه أفضل للحكم"أن يعين لنفسه غاية، وأخيراً إن الذي يسمع ا
في مرحلته الأولى على تعيين موضوع البحث ليتمكن بالتالي من تعيين الدليل الذي يلازمه، لأن البعض لا يقبل إلا 
لغة الرياضيات، والبعض لا يريد إلا أمثلة والبعض يريد الاستشهاد بالشعر والبعض يحتم في كل بحث برهاناً محكماً. 

عل الثانية  مرحلته  في  فالذي ويقوم  جميعها.  الآراء  شتى  على  الوقوف  بقصد  وتمحيصها  لآرائنا  المضادة  الآراء  رد  ى 
يسمع الحجج المتعارضة جميعاً يكون موقفه أفضل للحكم. أما في مرحلته الثالثة فيقوم على فحص الصعوبات، لأن 

دف البحث لا ينظر إلا لمن الباحث من دون هذا الفحص يشبه مسافراً يجهل الوجهة التي ينبغي أن يتجه إليها، فه
عرف قبلاً الصعوبات، أما مرحلة المنهج الرابعة فإنه يقوم على النظر في المسائل نفسها والفحص عن حلولها بالنتائج 

 .المستخلصة في المراحل السابقة 

ولكن أرسطو كان يدرك أن المنهج لا يعدو الاحتمال، واختياره له كان لغرض تعليمي ومن ناحية أخرى، لا يجوز 
أن يفهم من اختياره لهذا المنهج أن يريد استخراج القوانين الأخلاقية من الظواهر الأخلاقية القائمة كما هو الشأن 

فقد كان   القيم،  بتغيير  يقولون  الذين  الوضعيين  إليه لدى  ذهب  ما  يرفض  تماماً  ذلك،  من  العكس  على  أرسطو، 
سنتعرف  السعادة  في  أرسطو  لرأي  عرضنا  عند  العموم  على  متغيرة،  وضعية  الأخلاق  بأن  القول  من  السفسطائيون 

 على كيفية استخدام أرسطو للمنهج الاستقرائي في الأخلاق.

 

 
 
 



59 
 

بعد هذه المقدمة حول أهمية عند أرسطو وعلاقته بعلم السياسة والمنهجية المطبقة فيه، نحاول الآن الدخول إلى صلب 
الموضوع والتطرق إلى آراء حول أهم القضايا والمسائل التي تضمنها كتاب "الأخلاق إلى نيقوماخوس" والتي تم ترتيبها  

تكاملاً، وبالتالي سمحت بعرضها بشكل منهجي منظم، هذا ما دفع في تناسق واطراد، بحيث كونت إطاراً موحداً م
الخير  في  نظرية  نجد  المسائل  هذه  أهم  بين  ومن  الأخلاق،  مذّهب  من  أول  يعتبر  أرسطو  بأن  القول  إلى  بالبعض 

 والسعادة والفضيلة وأقسامها ومظاهرها وعلاقة السعادة باللذة ونظرية العدل وانواعها وغيرها من المسائل. 

ورأينا من الضروري، حتى نلم بأهم المسائل الأخلاقية في فلسفة أرسطو، تقسيم هذه المحاضرة، إلى مبدأين أساسيين، 
مرتبطة بهذين  هو نظرية الفضيلة، لأن كل القيم الأخلاقية الأخرى  المبدأ الأول هو نظرية السعادة وفي المبدأ الثاني 

 المبدأين.

وضع الشروط التي ينبغي توافرها في المقاييس الخلقية، فإن أرسطو هو أولا: نظرية السعادة:   إذا كان أفلاطون قد 
واضع المذهب الأخلاقي المستند إلى فكرة السعادة، والبحث عن السعادة عند اليونان هو المطلب الأسمى للإنسان 

 من هذه الناحية.وخيره الأعلى وغايته القصوى، ويعد أرسطو أوضع الممكنين للأخلاق اليونانية 

ومراتب الحياة الاجتماعية  علاقة السعادة بالغايات وشروط تحقيقها  خلال  وسنتطرق إلى السعادة عند أرسطو من 
 وعلاقة السعادة باللذة وعلاقاتها بالخيرات والسعادة والكمال.

الأخلاق   السعادة والغائية:-1 وعلم  أظهرن  الإنسان  في  فهي  الطبيعة،  في  طاهرة  أرسطو  عند  الغائية  إذا كانت 
تصرف،   باعتباره أو  بفعل  يقوم  أن  الإنسان  على  يتعذر  بدونها  غاية  تحقيق  إلى  بالضرورة  يتجه  والعمل  عملي  علم 

ومن ثم أصبح من الطبيعي أن يبدأ بحثه في تحديد غاية الحياة، وحينما تعرض أرسطو لدراسة "السعادة" بدأ دراسته  
ما وهذا  ما"،  خير  إلى  يهدف  أن  من  لابد  بشري  فعل  "إن كل  إلى   بقوله:  "الأخلاق  مستهل كتابه  في  به  صرح 

الأول –نيقوماخوس"   الكتاب  في  وكل   -أي  الفنون،  "كل  أرسطو:  يقول  حيث  الكل،  إليه  يقصد  ما  الخير  بأن 
تبة وجميع أفعالنا وجميع مقاصدنا الأخلاقية يظهر أن غرضها شيئاً من الخير نرغب في بلوغه، وهذا الأبحاث الفعلية المر 

الآمال"  جميع  موضوع  هو  إنه  قالوا:  إذا  تماماً  للخير  تعريفهم  يجعل  واختلافها 1ما  الأفعال  من  الغايات  ويفصل   ،
: ما هو إذن الخير في كل واحد منها؟ ويعدد الأمثلة التي يشرح بها رأيه، فيقول: "مثلاً الصحة هي الغرض فيتساءل

،  2من الطب، والسفينة الغرض من العمارة البحرية، والظفر الغرض من العلم الحربي، الثروة الغرض من علم الاقتصاد" 
بقيمة  تحتفظ  التي  الغاية  وهي  تسلسلها  حد  عند  التوقف  من  فلابد  بينها  فيما  ومرتبة  متعددة  الغايات  وإذا كانت 

 

 
 



60 
 

الأعلى،  الخير  شك  غير  من  هي  الغاية  هذه  جميعاً،  الأفعال  غاية  وهي  منها  أبعد  لغاية  أداة  تكون  لا  بمعنى  ذاتية، 
يقول أرسطو في هذا الصدد: "إذا كان لجميع أعمالنا غرض نهائي نريد بلوغه لذاته ومن أجله كنا نطلب كل البقية، 

أن   تصميماتنا  في  نستطيع  لا  أخرى  جهة  من  في وإذا كنا  المراد  به  يضيع  مما  وذلك  جديد،  سبب  إلى  دائماً  نرقى 
اللانهائية، ويجعل جميع رغباتنا عقيمة تماماً وفارغة، فمن الواضح أن يكون الغرض العام لجميع آمالنا هو الخير والخير 

. ومعرفة الخير الاعلى تهمنا إلى حد كبير، لأنه على معرفة الخير يتوقف توجيه الحياة، فما هو الحير الذي 1الأعلى" 
أرسطو  نظر  في  الإنسان  الوصول إليها؟ إن خير  الإنسان إلى  يسعى  التي  الغاية  هي  وما  بلوغه؟  الإنسان إلى  يرمي 

 يجب أن يتوفر فيه شرطان: 

م-أ فهو  أخرى  لغاية  وسيلة  يكون  ولا  لذاته،  يختار  قصوى  غاية  يكون  أرسطو:   ي اهتنأن  يقول  الغايات، 
"وبالاختصاص فإن الكامل النهائي والتام هو ذلك الذي هو على الدوام مطلوب لذاته وليس البتة من أجل شيء 

 .2سواه"

 أن يكون كافي نفسه، أي أن يحقق سعادة الحياة دون الاستعانة بخير آخر. -ب

يطلبون  ولا  السعادة  لأجل  الناس  يطلبها  إنما  ذكرناها  التي  الخيرات  فإن  السعادة،  في  متحققان  الشرطان  وهذان 
السعادة لشيء آخر، فمثلاً الناس يطلبون الخيرات الأخرى كاللذة والجاه والحكمة لأجل السعادة، في حين أنهم لا 

 فيما تقوم سعادة الإنسان؟   يطلبون السعادة لشيء آخر، فالسعادة هي هذا الخير، لكن 

أخذ أرسطو في مستهل كتابه يستقصي آراء الناس في غاية الحياة، فوجد أنهم جميعاً يهدفون إلى الخير وعلى الرغم 
وقد كان شائعاً عند اليونانيين على عصر أرسطو، إذ كانوا يرون من أنهم يتفقون على أن السعادة هي غاية الحياة، 

مبدأ  لأي  أو  الآلهة  تحقيق لمطالب  وليس  لنفسه  السعادة  وراءه تحقيق  يستهدف من  الفرد إنما  به  يقوم  فعل  أن كل 
ذا فقد غيبي آخر. إذ أن اليوناني كان يعتقد أن الحياة على سطح الأرض أفضل وأكمل من الحياة في عالم آخر، وله 

. إلا أن اليونانيون مختلفون في تحديد ما يقصدونه بالخير 3جهد في أن يحقق السعادة الكاملة في هذا العالم فحسب 
والسعادة، فمنهم من يرى أن السعادة هي اللذة الحسية، ومنهم من يزعم أنها الجاه والنفوذ والشهرة، ومنهم من يرى 

تبين واضحة كاللذ  ة والثروة أنها الحكمة، يقول أرسطو: "فالبعض يضعونها، أي السعادة، في الأشياء الظاهرة والتي 
آخر" موضع  يضعونها  آخرين  أن  حين  في  الشخص 4والتشاريف،  لنفس  يكون  قد  ذلك  من  أكثر  بل  وهكذا،   ،

 

 
 
 
 



61 
 

تقييمات مختلفة لما يمكن أن تكونه السعادة في أوقات مختلفة، وهكذا فعندما يكون مريضاً فإنه يمكن أن يعتبر الصحة 
 هي السعادة، وعندما يكون محتاجاً فإنه يعتبر الثراء هو السعادة.

أيُّ  لبيان  الذكر،  السابقة  الخيرات  من  المختلفة  الانواع  بفحص  أرسطو  يقوم  للخير  السابقين  الشرطين  ضوء  وعلى 
  منها هو الخير الحقيقي والسعادة الحقيقية؟ فيجد أن هناك ثلاثة من أنواع من السيّر أو الحياة )مراتب الحياة الأخلاقية(

وهي أولًا حياة اللذة، وهي حياة أهل الشهوات واللذات، ثم ثانياً حياة الكرامة السياسية وهي حياة تحصيل القوة 
وممارسة القوة، أما ثالثاً فهي حياة النظر أو الحكمة، وهي حياة التأمل والتفكير الخالص، يقول أرسطو: "ذلك في 

ظروف الاستمتاع   يمكن على الخصوص تمييزها: أولها معيشة في  الحقيقة بأنه لا يوجد إلا ثلاثة صنوف من العيشة
، لكن إذا نظرنا إلى اللذة وجدناها ظاهرة 1المادي، ثم العيشة السياسية أو العمومية وأخيراً العيشة التأملية أو العقلية" 

نتجت  عملت  فإذا  بطبيعتها،  إليه  تتجه  موضوعاً  منها  لكل  وأن  العمل  تتطلب  قوى  للإنسان  أن  منشؤها  نفسية 
اللذة. فنرى من ذلك أن اللذة ليست غاية أصلية فنحن مثلاً أول ما أكلنا أو شربنا لم نفعل بغرض الحصول على 

لهذا فالبعض يرون أن السعادة في إتباع رغباته ونيل اللذة الحسية أو الحيوانية، ولكن    اللذة وإنما بغرض سد الرمق، 
أن  يمكن  لا  أرسطو  حسب  واللذة  منها،  يتحرروا  أن  يستطيعوا  ولم  شهواتهم  تستعبدهم  الذين  العبيد  رأي  هو  هذا 

ر والاذى، ومن ثم لا تتحقق له السعادة، تكون هي الخير الأقصى للإنسان لأن الإغراق في ممارستها يجلب للفرد الضر 
في اعتبار   أودوكسفأرسطو هنا قد جرى مجرى سقراط وأفلاطون في محاربة اللذة، وكذلك محاربة مذهب صديقه  

الخير  بالضرورة  هو  رغبة  موضوع  للجميع  بالنسبة  هو  وما  هو خير للجميع  أودوكس: "ما  يقول  خير أقصى،  اللذة 
. على أن اللذة عند أرسطو ليست شراً في ذاتها على وجوه الاطلاق، فإنها تكون مصاحبة لتمام أي فعل 2الأعلى" 

ونتيجة مباشرة له، وقد تكون شرطاً لتحقيق الخير الأقصى، أما اللذة التي يجب استبعادها من مفهوم السعادة فهي 
 سانية.اللذة الحسية التي تطلب لذاتها وتكون وحدها غاية الأفعال الإن

)وهو    ساردانابالوبعض الناس يرون السعاة في القوة والمجد السياسي أو الجاه والمناصب ولكن ليس هذا شيئاً مثل  
شخصية إغريقية يضرب بها المثل في الفجور( مملوكاً لنا لا رهن إرادتنا، وإنما هو أمر يُمنح ولا يدوم ولذا فإن من ينال 
غايته من ذلك ويسعد مُعرض للشقاء عندما تتنتزع منه وتزول عنه، فكم من رجل رفعه الناس ثم اسقطه. والسعادة 

تنتز  ولا  تمنح  لا  ذاتية  تكون  أن  المحن ينبغي  بصاحبها  تُ نْزلِ  قد  إذ  تكفي،  لا  الطريق  هذا  من  الحاصلة  فالفضيلة  ع، 
على هذا النحو هي وتنتابه الآلام فتفسد عليه سعادته، وحول هذه الفكرة يقول أرسطو: "غير أن السعادة المفهومة  

 

 
 
 



62 
 

في الغنى 1شيء اكثر سطحية وأقل شأنا من تلك التي يزمع البحث عنها هنا"  ، وهناك أيضاً من يرى أن السعادة 
والثراء ولكن أرسطو يرفض هذا الرأي كذلك، لأن المال وسيلة وليس غاية، يقول أرسطو: "غير أن الثروة بالبديهي 

 .2ليست هي الخير الذي نبحث عنه، فإن الثروة ليست إلا شيئاً نافعاً ومطلوباً لأجل أشياء أخرى غير ذاتها" 

ذلك أنه لا يمكن غدراك طبيعة السعادة عند أرسطو بدون   ،وإذن السعادة الحقيقية في حياة النظر وال تأمل والحكمة
. إذن فالسعادة لا تعدو أن تكون حالًا من أحوال النفس البشرية، وتبعاً لذلك للإنسان حياة إدراك النفس وقواها

نباتية، حياة حساسة وحياة عقلية، وإذا كان لكل موجود نشاط يتميز به عما سواه وبه يتحصل على سعادته، فإن 
ذه الأنشطة لا تميزه لأنه يشترك معه سعادة الإنسان لا تكون في نشاط النمو والتوالد ولا في نشاط الإحساس لأن ه 

الإنسان  فخير  وبالتالي  العقل،  نشاط  هو  الإنسان  به  يتميز  فما  منه،  أدنى  موجوداته  وهي  والحيوان،  النبات  فيها 
وسعادته في أن يزاول حياة التأمل والتعقل على أكمل وجه، لأنه إن عدل عنها إلى اللذة شابه البهائم وفقد إنسانيته، 

بها عادت عليه بلذة لا تعدلها لذة نقاءً ودواماً وصار إنسان بمعنى الكلمة، وحول هذه الفكرة يقول أرسطو: وإن أخذ  
"حينئذ الوظيفة الخاصة بالإنسان تكون هي فعل النفس مطابق لفعل أو على الأقل فعل النفس الذي لا يمكن أن 

 هما:   اثنان ، واداء العقل لوظيفته له مظهران  3يتم بدون العقل" 

 مظهر تحكم العقل في جميع ما يصدر عن النفس الحاسة، وبتعبير أدق، قهر العقل للشهوات الجامحة. -1

 مظهر التأمل والتفكير والانشغال بالفلسفة. -2

تشبه   بالعقل  ولأنه  إنساناً،  الإنسان  صار  بالعقل  لأنه  أرقى  الأول  "المظهر  لكن  فضيلة،  المظهرين  أن كلا  نلاحظ 
، ويؤكد ارسطو أن القول بالتأمل والتعقل الذي هو فعل النفس الناطقة الذي 4الإنسان بالله وحياة الله فكر خالص" 

 يتفق تماماً مع الحق وذلك نظراً للأسباب التالية:

جهة ثانية لأن "موضوعات   وأسمىأولا: فعل التأمل يعد أفضل الأعمال لأنه من جهة العقل أفضل   ما فينا، ومن 
 .5العقل أفضل موضوعات المعرفة"

 

 
 
 
 
 
 



63 
 

فعل   اللذات  التأملثانياً:  أعظم  لنا  يقدم  فهو  ولهذا  استمرارً  الأفعال  اكثر  جهة،  من  جهة   لنقائها،  ومن  ودوامها، 
خاصة الشرط الثاني وهو الاكتفاء بالذات، إذ الفيلسوف الممارس للتأمل   -سبق ذكرهما –ثانية، تتوفر فيه شرطا الخير  

الا  ضروريات  تشغله  فعل   لا  فإن  فلهذا  تأمله،  في  يستمر  ذاته كي  غير  آخر  شيء  إلى  يحتاج  لا  إنه  بل  فعله،  عن 
طالما يتكلمون عنه يوجد بالخصوص في  التأمل محبوب لذاته، يقول أرسطو في هذا الشأن: "هذا الاستقلال الذي 

لذاتها لأنه هذه هي وحدها المحبوبة    الحياة العقلية والتأملية" ويوقل أيضاً: "ربما يقال زيادة على ذلك أن حياة الفكر
لا ينتج من هذه الحياة إلا العلم وال تأمل في حين أنه في سائر الأشياء التي فيها يجب الفعل يطلب المرء دايماً نتيجة 

. ولهذه الأسباب فإنه، إلى فعل التأمل من حيث أنه أسمى فعل النفس الناطقة، ترجع 1غريبة في الفعل كثيراً أو قليلاً" 
السعادة التامة للإنسان، وإذا كانت اللذة زائلة والأمجاد عابرة والثروة مهددة بالضياع والشهرة متوقفة على الآخرين، 

ي إلى مستوى الألوهية، وهذه هي السعادة فإن الحكمة هي وحدها الفضيلة الباقية والكاملة التي ترقى بالكائن البشر 
الجوهرية أو الحقيقية. ومن هذا نرى أن أرسطو قد عرّف السعادة بالاستناد إلى مفهوم "الكمال" فقال إنها "العمل 

. ولكن إذا كان أرسطو قد جعل هذه السعادة في ممارسة الإنسان للتأمل العقلي فإنه 2وفقاً لما يقضي به الكمال" 
"السعادة الإنسانية" وتتمثل هذه السعادة في تدبير   افسح المجال في مذهبه الأخلاقي لسعادة أخرى يمكن تسميتها ب    

العقل لشؤون الحياة وضبطه لقوى الإنسان، وهذه هي وظيفة العقل العملية، ومعنى هذا أن السعادة الجوهرية الحقيقية 
 تتمثل في قيام العقل بوظيفته النظرية وهي الحكمة العملية، حيث يقول أرسطو: "إن للعقل الإنساني وجهين، وجه 

يتجه به إلى السماء بالتأمل والتفكير، ووجه يتجه به إلى نفسه بالتنظيم والتدبير، فإذا ما اتجه به إلى السماء بالتأمل 
. وعلى هذا يمكن القول بأن 3حققه لنفسه السعادة العظمى، وإذا اتجه إلى نفسه بالتدبير حقق لها السعادة أيضاً" 

 السعادة نوعان: 

 سعادة جوهرية: وهي فضيلة العقل النظري، وهذه السعادة العظمى بمفهومها الحقيقي. -1

سعادة إنسانية: وهي فضيلة العقل العملي، وهذه السعادة أدنى من السابقة وتعد ثانوية بالنسبة للأولى، وتفتقر -2
إلى الخيرات الخارجية ولكن هذه السعادة مطلوبة، وذلك لأن الإنسان، من جهة، ليس عقلًا صرفاً، فلا يستطيع أن 

تس جهة أخرى،  ولأنها من  باستمرار،  نظرية  حياة  الشهوة يحيى  بقهرها  النظرية  الحياة  البلوغ إلى  على  "الإنسان  اعد 
 .4وإطلاقها الحرية للعقل" 

 

 
 
 
 



64 
 

رغم أن أرسطو قد تفطن إلى أهمية ربط مفهوم السعادة بمفهوم الكمال، لكن قد أخذ على نظرية في السعادة أنها لم 
عوة موجهة لجميع الناس على حد سواء، فالعبيد في نظر أرسطو ليس دتكن ذات طابع إنساني، بمعنى أنها لم تكن 

لهم نصيب في السعادة، لأن نصيبهم فيها غير كامل، فهم، على حد تعبيره، "آلات للحياة" يقومون بالأعمال المنافية 
ماً، يعد غير جدير لكرامة الموطن الحر، فالرجل "الفاضل بعمله والذي لم يتطلع لأن يكون عالماً أو فيلسوفاً أو حكي

 . 1بالسعادة، مثله في ذلك مثل العبيد"

بعد أن قصر أرسطو السعادة على خيرات النفس المتمثلة في الحكمة وحياة للتأمل السعادة والخيرات الخارجية:  -2
، حيث قسم أرسطو باعتبارها خير الإنسان بما هو إنسان، يعود فيعترف بقيمة الخيرات الخارجية في تحقيق السعادة

الخيرات إلى ثلاثة أنواع وهي: خيرات خارجية، وخيرات النفس، وخيرات البدن، وجماعها اللذة، حيث كتب أرسطو 
في هذا الصدد "مع أن الخيرات قسمت إلى ثلاث أنواع: خيرات خارجية وخيرات النفس وخيرات البدن، فإن خيرات 

نسميها على الأ ، فهنا يعترف أرسطو بقيمة الخيرات 2خص وعلى الأفضل خيرات"النفس هي في نظرنا تلك التي 
الخارجية وخيرات الجسم ويعتبرها عناصر ضرورية على تحقيق السعادة، لأن هناك من الخيرات الخارجية العرضية ما 
يدخل في عناصر السعادة وذلك كالحسب والذرية الصالحة وجمال الخلقة والصداقة، فهذه أمور إن لم تتحقق فقُدت 

 السعادة. 

كذلك لا يستطيع الإنسان أن يفعل الخير ويحقق السعادة إذا كان مجرد من كل شيء، ولا يمكن أن يكون إنسان 
تام السعادة وهو كريه الصورة أو وضيع الأصل أو معدم فقير، وأشد وطأة على السعادة فساد الأبناء والأصدقاء أو 

ك أشياء أخرى أيضاً يكون الحرمان منها مفسداً لسعادة موتهم إن كانوا صالحين، وفي هذا الشأن يقول أرسطو: "وهنا 
أنه  الإنسان  على  يقال  أن  يمكن  لا  فإنه  والجمال،  سعيدة  وعائلة  المولد  شرف  الأشياء،  تلك  تعوزهم  الذين  الناس 
من  أقرب  وربما كان  ولد،  ذي  وغير  فريداً  أو كان  المولد  ردئ  أو كان  تشويه كريه،  على  الخلقة  من  متى كان  سعيد 

لك أيضاً أن يستطاع القول على إنسان سعيد إذا كان له أولاد وأصدقاء فاسدوا الأخلاق أو إذا كان الموت قد ذ
، فالخيرات الخارجية ضرورية إلى حد معين، فكثير ما يفوت 3اختطفت من كان له من الأصدقاء أو الأولاد الفضلاء" 

 الناس السعادة من جراء ذلك الحرمان، لكن هذه الخيرات كلها ليست هي السعادة الحقيقية. 

 

 
 
 
 



65 
 

لقد حذرنا أرسطو من الخلط بين الشروط اللازمة للسعادة وبين العناصر الجوهرية لها. فخيرات النفس في نظره أكثر   
تحقيقاً لمعنى الخير، ولذا كانت السعادة فعلاً نفسياً، فخيرات النفس جوهرية والخيرات الأخرى عرضية، فهذه الأخيرة 

ا أن تعين كلها كمساعدات وكآلات طبيعية نافعة، كذلك يؤكد أرسطو إما أن توجد بالضرورة داخلة في السعادة وإم 
على أن السعادة ليست فعل يوم واحد، بل هي حياة كاملة، حيث نجده يقول في هذا الصدد: "زد على هذا أيضاً 

وم أن هذه الشروط يجب أن تحقق طوال حياة تامة بأسرها، لأن خطاّفة واحدة لا تدل على الربيع، لا هي و لا ي
الإنسان  ليجعل  يكفي  السعادة  من  زمن  بعض  ولا  بل  واحدن  السعادة  يوم  إن  يقال:  أن  يمكن  فلا  واحد،  صحو 

 .1محظوظاً" 

يتضح من هذا النص أن أرسطو يسلم بالقيمة الزمنية أو طول مدة السعادة، لكن هذا التسليم يتلاشى لأن طلب 
حياة  بأنها  الحياة  على  الحكم  يمكن  لا  أنه  تقول  قاعدة  إلى  يتحول  حياة كاملة  متضمنة  السعادة  تكون  أن  أرسطو 

هذ  مكونات  جميع  على  تعرفنا  إذا  إلا  الخير  عليها  يسيطر  والأحفاد سعيدة  الأحباب  مصائر  ذلك  في  بما  الحياة،  ه 
والظروف المستقبلية، وهذا يستحيل علينا معرفته، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فطلب أرسطو أن تكون السعادة 
الحياة ككل،  في  غائبة  أو  حاضرة  تكون  أن  إما  وهي  الحياة ككل،  مضمون  هي  السعادة  أن  عنه  ينتج  حياة كاملة 

واع السعادة هي العملية التي تظل مستمرة عبر الحياة كما نحياها، وهذا الشيء لا يمكن أن تتوقعه، وليس أفضل أن
فليس  والحاضر،  الماضي  استمر في  إذا  الزمن، لأنه  عبر  مستمر  للحياة  ليست مضمون  الأرسطية  فالسعادة  وبالتالي 

من الإشكال  لهذا  تقريبياً  حلًا  أرسطو  ويقدم  المستقبل.  في  مؤكد  الشريف   هذا  الرجل  خصال  على  التركيز  خلال 
أفعالًا  البتة  يرتكب  لم  أنه  مادام  بائساً  يصير  أن  البتة  يمكن  لا  وبالتالي  الفضيلة،  من  إلا  السعادة  يطلب  لا  الذي 
جميع  يطيق  أن  يعرف  حقاً  الحكيم  الإنسان  حقاً،  الفاضل  الإنسان  أن  رأينا  "وعلى  أرسطو:  يقول  وسيئة،  مذمومة 

من غير أن يفقد شيئاً من كرامته، إنه يعرف دائماً أن ينتفع بالظروف أحسن انتفاع ممكن، كالقائد   تقلبات الدهر
الطيب يعرف أن يستعمل الجيش الذي تحت أوامره بالطريق الأنفع في الحرب، وكالإسكاف يعرف أن يصنع أحسن 

 . إن المحن في نظر أرسطو تقوي الفضيلة وتزيدها. 2حذاء بالجلد الذي يقدم له وكما يفعل بصناعته كل ذي فن" 

وفي موضع آخر من الكتاب الأول، يتساءل أرسطو عما إذا كنا نحصل على السعادة بالتعلم أو بالتعود أو بالممارسة   
أو بنوع ىخر من التدريب أو أنها تحصل بفضل عناية إلهية أو عن طريق الصدفة؟ والاجابات عن هذه الأسئلة تنبع 

لفضيلة التامة، ولكن الفضيلة هي هنا فضيلة النفس الناطقة، من تعريفه للسعادة من حيث أنها فعل النفس المطابق ل
تسمح له بالقيام بأعمال تترتب   فلا يمكن أن نقول سعيداً على حيوان وكذلك بالنسبة للطفل نظراً لصغر سنه التي لا

 

 
 



66 
 

عنها السعادة، وحول هذا نجد أرسطو يقول: "فنحن حينئذ لا نستطيع أن نقول سعيداً على حصان ولا على ثور 
ولا على حيوان آخر كان، لأنه ولا واحد منا جدير بهذه الفاعلية الشريفة التي نخص بها الإنسان، ولهذا السبب أيضاً 

، لأنه لا 1تسمح بالأعمال التي تترتب عليها السعادة"   لا يمكن أن يقال على طفل أنه سعيد فإن سنه ما زالت لا
يكون ذلك إلا إذا توفر فيه شرطان للسعادة هما: الفضيلة التامة وحياة كملت تماماً. ومع ذلك يؤكد أرسطو في أكثر 
من موضع، بأن الرجل الفاضل حقاً، أي الممارسة لحياة الحكمة هو الذي يظل سعيداً رغم ما ينزل به من كوارث 

 سب. ومحن، إذ أنه يرضى بكمال الخير والجمال فح

يطرح أرسطو أيضاً مسألة أخرى متعلقة بالسعادة والمتمثلة فيما إذا كان حظ أولادنا وأصدقاءنا مؤثر فينا؟ وهل نهتم 
بشؤونهم بعد موتنا؟ يصرح أرسطو هنا بخلود الروح، على أنه يرد الجاذبية التي يمكن أن تحتفظ بها النفس بعد الموت 

لممكن أن بعض التأثير سواء كان بالخير أم بالشر يمكن أن يتناول إلى قدر ضئيل، حيث يقول: "إنه إذا كان من ا
ضعيفاً"  يكون  أن  حقاً  ينبغي  التأثير  ذلك  فإن  بها 2الأموات،  يشعر  يمكن أن  التي  ال اثير  طبيعة  مهما كانت  لكن   .

 الإنسان أيضاً بعد أن يغادر الحياة يجب أن تكون قليلة الحدة.

أم مدائحنا؟ فيخلص إلى أنه لا تستحق مدائحنا   احترامناوفي موضع آخر يتساءل: هل الأولى بالسعادة أن تستحق  
لأن الشيء الذي يمدح يكون له دائماً علاقة بشيء آخر، ولهذا يُمدح الرجل العادل والرجل الشجاع، لكن لا نمدح 
الآلهة، بل نحترمهم. كذلك السعادة فهي شيء فوق الطبع الإنساني وهي كسائر الأشياء العليا القدسية جلت على 

فتكون موضع احترامنا وإجلالنا، وحول هذه الفكرة يقول أرسطو: "وفي النهاية أزيد على ذلك أن ما يعطي ثنائنا، 
 السعادة هذا المميز هو أنها مبدأ، لأن السعادة وحدها هي غرضنا من كل ما نعمل، وكل ما كان بالنسبة لنا المبدأ

 .3والعلة للخيرات التي نطلبها، يجب أن يكون في نظرنا شيئاً قدسياً محترماً غاية الاحترام" 

سنتعرف في هذا العنصر الثاني على قضية أساسية في الفلسفة الخلقية الأرسطية، وهي قضية ثانيا: نطرية الفضيلة:  
يجب  الكاملة  بالفضيلة  مسيرة  للنفس  ما  فاعلية  هي  تعريفنا  حسب  السعادة  أن  "مادام  أرسطو:  يقول  "الفضيلة"، 

أيضاً"  السعادة  فهم  لتجريد  أيضاً  وسيلة  هذا  وسيكون  الفضيلة،  ندرس  أن  الفضيلة 4علينا  أرسطو في  ولقد بحث   .
في كتابه الثاني من كتاب "الأخلاق إلى نيقوماخوس"، حيث تناولها من جوانب متعددة، إذ   خاصةبحثاً مستفيضاً  

 

 
 
 
 



67 
 

هذه  اختصار  وسنحاول  نوع.  به كل  يمتاز  وما  أنواعها  بيّن  مكتسبة؟ كما  أم  طبيعية  هي  وهل  طبيعتها  إلى  تطرق 
 وعلاقة الفضيلة بالإرادة وأقسام الفضيلة.  الفضيلة، المسائل في ثلاثة عناوين أساسية هي: طبيعة  

لا يمكن الذهاب مباشرة إلى تعريف الفضيلة إلا بعد معرفة طبيعتها، لأن الفحص عن طبيعة طبيعة الفضيلة:  -1
الفضيلة ضروري لتبيان ماهية الفضيلة. إن الفضيلة في نظر أرسطو أمراً موروثاً فطرياً، فعلى الرغم من إيمان أرسطو 

وليست فطرية كما كان يعتقد سقراط   بنفس رأي السوفسطائيين القائل بأن الفضيلة مكتسبة أي يتعلمها الإنسان 
أن تكون نسبية   ويمكنوأفلاطون، إلا أن أرسطو وافق على أن الفضيلة ينبغي أن يكون لها ماهية ثابتة متفق عليها  

تختلف من شخص إلى آخر. إن الفضيلة وليدة المعرفة عند أرسطو، أي أن الفضيلة تكتسب وتتُعلم كما يتعلم أي 
أو عادة   فن، وبالتالي فالفضيلة ملكة  وذلك بإتيان أفعال مطابقة لكمال ذلك الفن، وتفقد بإتيان أفعال مضادة. 

"حينئذ  قال:  حين  بهذا  أرسطو  صرح  وقد  الكمال،  درجة  إلى  بها  الوصول  و  اكتسابها  يمكن  النفس  عادات  من 
طبع ولكن الطبع قد جعلنا قابلين لها، وأن فالفضائل ليست فينا بفعل الطبع وحده، وليست فينا كذلك ضد إرادة ال

فينا"  وتتمها  والسير 1العادة لتنميها  والأمثال  التقليد  "يعتبر  ولهذا  عند أرسطو،  التربية  ندرك أهمية  النص  هذا  ومن   ،
الأخلاقية" التربية  في  فعّال  أثر  ذات  أمر 2الفاضلة  أنها  بمعنى  أمراً كسبياً،  تكون  فإنها  طبيعية  الفضيلة  تكن  لم  فإذا   ،

 يمكن للإنسان أن يكتسبه ويحققه، ويساعد على ذلك ثلاثة أمور هي: الطبيعة والعادة والتعلم.

إن تعليم الأخلاق الفاضلة عند أرسطو غير ممكن إلا إذا سبقه التحضير بالعادة، فإن العادة طبيعة ثانية وميل يتطلب 
الإرضاء، فالتكرار يولد فينا طبيعة ثانية، ويؤكد أرسطو على ذلك في عدة مواضيع من كتابه، منها قوله "فإن الملكات 

عي للأفعال  الكثير  التكرار  من  إلا  تأت  المستمر لا  بالتكرار  إلا  الفصيلة  يُحصّل  لا  الإنسان  "لأن  مقولته  وأيضا  نها" 
والاعتدال"  العدل  نعمل 3لأفعال  لا  إننا  به،  الأخذ  وسهل  التعليم  أجدى  بالتربية  الفضيلة  عادة  وجدت  فمتى   ،

الإنسان  في  "الفضائل  هذه  الصواب،  عملنا  لأننا  فينا  موجودة  الفضيلة  ولكن  فضل  أو  فضيلة  لدينا  لأن  الصواب 
 .4بعمله لها، إننا عبارة عما نعمل دائما"

إن الفضيلة لا توجد حقاً، في نظر أرسطو، إلا إذا صارت ملكة أو عادة، وصدرت عن الملكة بمثل ما يصدر به من 
 الفعل عن الطبيعة من سهولة، ولا يعدّ الرجل عدلاً أو عفّاً إلا إذا عدل أو عفّ من غير عناء، بل سهولة. 

 

 
 
 
 



68 
 

فإن وجد فيها لذة كان حسن الاستعداد لها أو راسخ القدم فيها،   ، إن الإنسان حين يقوم بأفعال مطابقة للفضيلة
وإن تألم كان قليل الاستعداد لها، ومعنى هذا أن الفعل إذا صدر عن صاحبه بتكلف ومشقة وألم كان هذا دليلًا على 

 أنه لم يصدر عن الطبع وملكة راسخة وذلك كتظاهر الجبان بالشجاعة. 

وإذن فالفضائل لا تسمى فضائل، في فلسفة أرسطو الأخلاقية، إلا إذا كانت عادات ثابتة وملكة راسخة، فالإنسان 
لا يكون كريماً إذا أتى الكرم مرة واحدة، وإنما يعد كريماً إذا كان عنده عادة ثابتة ومستمرة، فكما "أن ظهور عصفور 

الأمطار   من  صحو  يوم  وقوع  أو  السنونو  أو  زمن الجنة  أو  واحد  يوم  يكفي  لا  الربيع، لذلك  فصل  في  أننا  يعني  لا 
 .1قصير لجعل الإنسان صالحاً سعيداً"

في  الإنسان  ترشد  فإنها  البعض،  يظن  الفضيلة كما  عن  خارجة  ليست  والآلام  اللذات  ان  أرسطو  يرى  لذلك  وتبعاً 
والألم  "فباللذة  يقول أرسطو:  المعنى  هذا  وفي  تأديب،  وسيلة  استخدامها  على  يحرصون  والمؤدبون  وتصاحبها،  أفعاله 

السفينة"  سير  الدفة  تضبط  الشبيبة كما  تربية  هي 2تقُاد  ليست  فإنها  اللذة،  ننكر  أن  ارسطو  نظر  في  ينبغي  ولا   .
طلبها هو الذي ينبغي أن يُ نّكر لأنه  في  السبب في الرذيلةن وليست هي التي تجعل الإنسان شريراً، وإنما الإسراف 

ا ينبغي، يجعل الإنسان مذموماً وشريراً، ولذا يجب أن تُخضع للعقل. إن أرسطو يدعو إلى أن اللذة يجب أن تكون فيم
وحين ينبغي، وكذلك الشأن بالنسبة للألم، فيحب أن يكون هو الآخر فيما ينبغي وحين ينبغي، وحول هذه الفكرة 

أن نوجّه بحيث نضع مسراتنا    بحق أفلاطونكتب أرسطو قائلاً: "من أجل ذلك ينبغي منذ الطفولة الأولى كما يقول  
، كذلك الشأن بالنسبة للميول والغرائز 3وآلامنا في الأشياء التي ينبغي أن نضعها فيها، وفي هذا تنحصر التربية الطيبة" 

وشريرة  العقل  باتباع  خيّرة  تصير  للعمل،  وسائل  هي  وإنما  شراً  أو  خيراً  ذاتها  حد  في  ليست  عامة  أرسطو  عند  فهي 
 بعصيانه.

من خلال ماسبق ذكره نلاحظ أن الفضيلة في نظر أرسطو تتطلب العلم كما تتطلب أن يحقق الفاعل على نفسه 
ملكة ثابتة أو عن نمو القوة  عن  ثم المثابرة، أي أن يصدر الفعل  اختيار الفعل لذاته  شرطين هما استقامة النية، أي 

ولا يستعمل وسائله بالمران.ومن يتوهم أن المثابرة غير لازمة للحصول على الك مال مثل المريض الذي يريد الشفاء 
فوق ذلك أن يكون في اللحظة نفسها التي يفعل فيها على استعداد أخلاقي  هذا الشأن: "يلزم  ويقول أرسطو في 

يراً ما، فالشرط الأول أن يعلم ماذا يفعل والثاني أن يريده بالاختيار التام وأن يريد الأفعال التي ينتجها لذاتها. وأخ
الثالث هو أنه عند الفعل يفعل بتصميم ثابت لا يتزعزع على أن لا يفعل خلافاً لذلك البتة. في الفنون الأخرى لا 

 

 
 
 



69 
 

يحسب أي حساب لكل هذه الشروط الا فيما يتعلق بالعلم حق العلم بما يفعل. على الضدّ من ذلك فيما يختص 
بل لهما   ، ةن ليس فيها قليلي الأهمييخر الآن الشرطين  أ في حين    . بالفضيلة فإن العلم نقطة قليلة القيمة بل عديمتها

 1"فعال العدل والاعتدال ل الفضيلة الا بالتكرار المستمر لأصّ نسان لا يحُ ن الإلأ   ، قصوىأهمية  

ن الفن إف  ، الفضيلة ملكة مثل الفن  كانت   ذاإف  ،نة بين الفضيلة والفنر رسطو يعقد مقاأن  أ ظ  ح من هذه الفقرة نلا
كثر من علمه بما أ ية الفنية لا تتطلب من الفنان  ن الآأ بمعنى   ، يختلف عنها من حيث اقتصاره على شرط العلم فقط

با  ، يفعل تتمسك  الفضيلة  بشدةلبينما  السابقين  أ شرطين  النية  ،  استقامة  العلم  ، والمثابرةي  شرط  يهم  وهذه .  ولا 
الشروط نفسها هي التي تميز فعل الفضيلة أيضا عن فعل الشهوة التي لا حد لها تلتزم به، وهذا هو الفارق بين الرذيلة 

 والفضيلة، فالأولى خاضعة للشهوة بينما الثانية خاضعة للعقل والإرادة. 

وسائل  الفضائل  باعتبار  جاهر  بل  الإنسان،  لسلوك  غاية  الفضيلة  اعتبار  في  الأخلاقيين  من  غيره  أرسطو  يجار  ولم 
لغاية هي السعادة، وهذه هي أقصى أمانينا، أما الوسائل فهي التي تفرض للموازنة بين بعضها والبعض الآخر، وننجز 

 نراه أكثر ملائمة لغاياتنا.  منها ما

 ك لا يمكن تحديد طبيعة الفضيلة إلا بربطها بموقف أرسطو من حرية الإنسان، لأن هناالفضيلة وحرية الإرادة:  -2
ليست طبيعية، وإنما هي تُكتسب   ضائلعلاقة وثيقة بين الفضيلة وحرية الإرادة عند المعلم الأول. فإذا تقرر أن الف

اكتساباً، فيمكن القول في حدّها أنها ملكة خُلقية راسخة في النفس، يكون العقل فيها حراً صادراً بمحض الإرادة، 
 لا بأي تأثير خارجي. هنا نلاحظ أن أرسطو من دعاة حرية الإرادة، حيث نجد أن نظرة أرسطو الغائية هي السبب

إذ لا يكون  هي علة حقيقية ومستقلة لتولد الأفعال والأحداث في العالم،  في إيمانه بالحرية الإنسانية، وهذه الغائية 
الإنسان فاضلاً وسعيداً في هذه الحياة إلا من خلال اتخاذه لسلسلة من الاختيارات المتروية العقلانية لأفعال معينة 

 أنها مؤدية إلى الفضيلة. من بين كل الأفعال المتاحة أمامه، ويرى

إن الفضيلة في نظر رأسطو إذن تقوم على العلم والإرادة، لأنها ملكة اختيار والاختيار يصدر عن الإرادة. لكن هل 
هو  عنده  الإرادي  فالفعل  اللاإرادي،  والفعل  الإرادي  الفعل  بين  يفرق  أرسطو  نجد  هنا  اختياري؟  إرادي  فعل  كل 

ينقصه الذي  هو  اللاإرادي  وأما  ونزوع،  معرفة  عن  للنزوع كالفعل   الصدار  معارضاً  إما  فيأت  الشرطين،  هذين  أحد 
عن الجهل، وحول هذه الفكرة يقول أرسطو:   الناشئارجي، وإما خلو من المعرفة كالفعل  خ القسري الزم من إكراه  

 

 



70 
 

، إن الفعل الاختياري عند أرسطو أضعف من 1"يمكن أن يعتبر لاإرادياً جميع الأشياء التي تقع بقوة قاهرة أو بجهل" 
 الإرادي، أي أنه نوع تحت جنس.

المختلطة، كالأفعال  بالأفعال  أرسطو  يسميها  والاإرادي،  الإرادي  بين  مزيج  أرسطو،  يرى  أيضاً، كما  أفعال  وهناك 
اء خير أعظم، فهذه الأفعال هي إرادية من جهة لأن صاحبها غالتي يؤتيها المرء عن خوف اتقاء شر أعظم، أو ابت

يرديها ويفعلها طلباً لغاية، مثل إلقاء البضائع في البحر ابتغاء النجاة من العاصفة، يقول أرسطو: "قد يقع ما يشبه 
في   هي  التي  الأموال  الماء  في  يلقي  أحد  لا  العادية  الأحوال  ففي  بحمولته،  البحر  في  يلقي  ملاح  عن ذلك:  حيازته 

من  غيره  سلامة  أو  لسلامته  شرطاً  هذا  إذا كان  ذلك  يفعل  أن  يأبى  عاقل  إنسان  يوجد  لا  ولكنه  خاطر،  طيب 
ومعنى 2لناس"ا الظروف،  عن  النظر  وبغض  لذاتها  يريدها  لا  أحداً  لأن  ثانية لاإرادية  جهة  من  هي  الأفعال  وهذه   ،

 هذا أنها إرادية بالإطلاق ولاإرادية بالإضافة. ولكن هذه الأفعال أدنى إلى الأفعال الحرة الإرادية. 

ويواصل أرسطو تحديد مفاهيمه بدقة، فنجده يفرق الاختيار عن الإرادة وذلك من وجهتين: أحدهما أن الإرادة هي 
أما  إلينا،  بالإضافة  ذاته  في  الممكن  هو  المشورة  وموضوع  المشورة،  بعد  يفعل  ما  تقرير  هو  والاختيار  اشتهاء  مجرد 

ن كان يدخل في دائرة الإرادة. أما الوجه الآخر فهو أن موضوع المستحيل فإنه لا يدخل في مجال الاختيار والمشورة وإ
أو  الإرادة  ذلك أن  على  "زد  مقولة أرسطو:  نورد  ذلك  ولتوضيح  الوسائل  هو  الاختيار  وموضوع  الغاية  هو  الإرادة 

وسائل الرغبة تتعلق على الأخص بالغرض الذي تسعى إليه، أما القصد أو الاختيار المدبر فإنه يقدر على الأخص ال
نختار بقصد الوسائل التي يمكن أن تعطينا   االتي تؤدي إلى ذلك الغرض، مثلاً نحن نرغب، نحن نريد الصحة ولكنن

 ، فإن المشورة لا تكون إلا بحث الإرادة للعقل، ولا تحثّ الإرادة العقل إلا إذا كانت متوخية غاية.3إياها" 

، أي ما يبدو للشخص أنه خير، والرجل الفاضل يعرف أن بإطلاقوموضوع الإرادة في نظر أرسطو هو دائماً الخير  
يميز الخير الحقيقي ويؤثره، بينما الرجل الشرير يقع غالباً على الخير الظاهر لأن رائده اللذة والألم، ويتوهم اللذة خيراً 

الأشياء لأنه منها   والألم شراً، فيسيئ الاختيار، بل "ربما يكون الرجل الفاضل ينحصر جله في أنه يرى الحق في جميع
كالقاعدة والمقياس، أما بالنسبة للعامي فإن خطأه يأت على العموم من اللذة التي تظهر له أنها الخير دون أن تكون 

 .4في الواقع" 

 

 
 
 
 



71 
 

إضافة على هذين الاختلافين السابقين بين الاختيار والإرادة، نجد أن الاختيار أضيق من الإرادي، فإذا كان الاختيار 
وحده  هو  الإنسان  وكان  غايتنا،  إلى  للوصول  فعلها  استطاعتنا  في  وسيلة  في  عقلياً  متروية  رغبة  أرسطو  لدى  الحر 

الاختيار المتعمد قاصر لدى أرسطو على بني الإنسان وحدهم دون المتمتع بالحكمة العملية )التروي العقلي(، فإن  
وحده، وبين الفعل الإرادي  بقية الموجودات، وهنا يفرق أرسطو بين فعل الاختيار المتعمد الذي يتميز به الإنسان 

 ليس مماثلاً الذي يشترك في امتلاكه كل الأطفال والحيوانات، وحول هذه الفكرة يقول أرسطو: "بدياً الاختيار الادبي
للإرادة التي هي تمتد إلى أبعد منه إذن الأطفال والحيوانات الأخرى لهم نصيب من الإرادة، ولكن ليس لهم اختيار 
اختيار  نتيجة  أنها  عنها  نقول  لا  ولكننا  الأفعال،  بوادر  إراديات  نسمي  أن  يمكننا  نحن  دليل.  عن  ثابتان  قصد  ولا 

، وانطلاقاً من هذا القول نجد أن الفعل الإرادي في عرف أرسطو هو الفعل الذي يفعله الفاعل 1متدبر فيه أو قصد" 
مفروضاً عليه من قوى خارجية غير ذاته، وكل الكائنات، كما نرى، تتحرك انطلاقاً  انطلاقاً من داخل ذاته وليس 

أرس لدى  الإرادي  الفعل  فكأن  إذن  إرادي،  بشكل  تتصرف  فهي  ثم  ومن  ذاتها  الفعل من  من  المدى  في  أوسع  طو 
 الاختياري، فإذا كان كل فعل متار بشكل معتمد هو فعل إرادي فإن العكس ليس صحيحاً.

وعلى مسألة "امتلاك البشر لملكة التروي العقلي والاختيار الحر هذه، تقوم المسؤولية والتكليف الأخلاقي والقانوني 
 . كذلك يختلف الاختيار عن الحكم النظري من ناحيتين: 2للبشر في رأي أرسطو"

يرى  مقدرونا،  في  الذي  بالممكن  إلا  يتعلق  فلا  الاختيار  أما  والممتنع،  والواجب  بالممكن  يتعلق  الحكم  أن  الأولى: 
وفي  ممكناً  يكون  ما  عام  بوجه  نختار  وإنما  المستحيل،  نختار  أن  يمكن  لا  ولكننا  المستحيل  ونتمنى  نرغب  أننا  أرسطو 

ن أن نختار الخلود مثلاً، كما أن هناك أفعالًا تحدث لنا ولا يكون حدود قدرتنا أن نفعله أو نمسك في فعله، فلا يمك
 في متناول قدرتنا أن نفعلها أو نمسك كالموت والتقدم في العمر.

الثانية: أن الحكم ينقسم إلى صادق وكاذب، أم الاختيار فينسم إلى حسن وقبيح، يقول أرسطو: "وعلى جملة من 
الأشياء  على  الكل،  على  ينطبق  الحكم  لأن  الفكرة،  أو  الحكم  هو  القصد  أن  يقال  أن  أيضاً  يمكن  لا  فإنه  القول 

ال  الأشياء  على  ينطبق  المستحيلة، كما  الأشياء  وعلى  الإنسان الأزلية،  يجريها  التي  الفروق  وإن  وحدنا،  بنا  تتعلق  تي 
بالحكم هي فروق الحق والباطل وليس فروق الخير والشر، لأن هذه الأخيرة تطبق خصوصاً على القصد والاختيار 

، ولو كان الحكم والاختيار واحد لكان الذي يحسن الحكم يحسن الاختيار أيضاً، والواقع يدل على خلاف 3المدبر"
 ذلك في كثير من الأحيان بسبب فساد الخلُُق. 

 

 
 
 



72 
 

وأبرز فكرة نجدها في هذا العنصر هي الاعتراض الذي تقدم به أرسطو حول فكرة سقراط القائلة بأن الفضيلة معرفة، 
وماهيته  حقيقته  عرف  إذا  فالإنسان  بالضرورة،  الشر  من  ويهرب  دائماً  الخير  يريد  سقراط  نظر  في  الإنسان  أن  أي 

لشهواني )الشرير( فهو يجهل نفسه وخيره، ولا يعقل أنه يرتكب معرفة يقينية، فإنه لابد أن يكون فاعلًا للخير، أما ا
الشر عمداً وعلى ذلك فالفضيلة علم والرذيلة جهل، وهذا الاعتراض الذي تقدم به أرسطو يكمن إجمالاً في ثلاث 

 نقاط أساسية هي: 

أولاً: إن مقولة سقراط "لا أحد يفعل الشر بإرادته وهو عارف به" يرقى من الناحية العملية إلى إنكار الحرية ذاتها  
طالما أن من يعرف الخير يجب أن يفعله حتماً ولا يستطيع على الاطلاق أن يريد الشر، مما يعني بأن الإنسان ليس 

محركاً ولا مسبباً لأفعاله، في حين أنه لا يمكن أن ترد أفعالنا في الحقيقة إلى مبادئ   حراً بأن يريد ما يشاء، وليس مبدءً 
 ودة داخلنا، ومن ثم ففي متناول إرادتنا أن نكون ظلمة أو فاضلين.جمحركة أخرى غير تلك المو 

الظلمة لا يكونون   إنثانياً: موقف سقراط يترتب عليه إلغاء القوانين والأخلاق وأعمال اللوم والنصح لأنه إذا قلنا  
كذلك بشكل إرادي أيضاً، فوجود القوانين وتصرف الشرعيين في توزيع المكافآت وتوقيع العقوبات دليل على فساد 
حالة  في  جريمة  يرتكبون  للذين  يضاعفون  "نجدهم  أرسطو  يرى  يوقعونها، كما  التي  العقوبات  فمن  سقراط،  دعوى 

، كذلك 1ه حر في أن لا يسكر، وأن السكر وحده كان علة جهله" سكر لأن أصل الخطيئة هو في الشخص مادام أن
 يعاقبون على الأفعال التي ترتكب عن غير بينة متى ظهر من حال شخص أنه مسؤول عما كان به من جهل. 

ويتساءل أرسطو لماذا توقع العقوبة على الأفعال الظالمة عندما يرتكبها المرء؟ لا شيء سوى أن هذه الأفعال تكون 
جميعاً في متناول استطاعتنا، وأن بمقدورنا أن نفعل الخير والشر، بحرية تامة، ومن ثم كان الإنسان مسؤولاً عن أفعاله، 

عنا فنُسأل عنها، وليس الجهل عذراً إذا ارتد إلى الإهمال،   ار وأفعالنا تصدر والفضيلة والرذيلة تصدران عن حرية الاختي
وهذا الاعتراض الثاني نجد ملخصه في القول التالي لأرسطو: "حينئذ الفضيلة بلا أدنى شك تتعلق بنا وكذلك الرذيلة 

ولأن أيضاً،  ما يتعلق فعله إلا بنا لا يتُعلق عدم فعله إلا بنا  أيضاً لأنه في الواقع كل  ه حيث لا يمكننا أن تتعلق بنا 
نقول "لا" يمكننا أيضاً أن نقول "نعم" وبالنتيجة إذا كان إتيان الفعل الصالح يتعلق بنا فإنه يتعلق بنا أيضاً ترك الفعل 

، فالإنسان بذلك هو 2المخجل، وبالعكس إذا كان عدم فعل الخير يتعلق بإرادتنا ففعل الشر يتعلق بها على السواء"
 رب أفعاله صالحة كانت أم طالحة، لذلك فإرادته حرة. 

 

 
 



73 
 

المعرفة  إلى  إلا  لا تحتاج  وأنها  تماماً  عقلية  الفضيلة  أن  للقول  تأييده  في  مخطئاً  أرسطو  نظر  في  سقراط  لقد كان  ثالثا: 
وأن الإنسان إذا فكر بشكل سليم فإنه يسلك بشكل سليم، ولقد نسي سقراط، كما يرى أرسطو، وجود الانفعالات 

يزن الأمور بالعقل بشكل كامل، وقد يشير له عقله إلى الطريق   التي لا يمكن السيطرة عليها بسهولة، فالإنسان قد 
الصحيح، لكن انفعالاته يمكن أن يكون لها اليد العليا وتحرفه عنه، بمعنى يقع في الخطأ مهما علم العقل، ولهذا نجد 

بعض الحالات   أرسطو يؤمن بثنائية الشهوة والعقل، وهما يتصارعان داخل الإنسان ومن الممكن أن تنتصر الشهوة في 
 على حكم العقل. 

ومن هذا الاعتراض الثالث نجد أن نظرية أرسطو حول الحرية والفضيلة على حد سواء "تقف موقفاً وسطاً بين النظرية  
العقلانية التي تجعل المعتقدات والأفكار أساس أفعالنا الوحيد، وبين النظرية الشهوانية التي تقول بأن الشهوات هي 

، ومنه فالاختيار عند أرسطو هو العقل المشتهى أو الشهوة العاقلة، بمعنى أنه   1القوة المحركة للإنسان في كل أفعاله" 
 يتضمن الشهوة والعقل متفاعلين، أي الشهوة يقودها العقل أو العقل تستحثه الشهوة. 

يقول أرسطو عن حقيقة يقر بها الجميع وهي أن النفس تنقسم إلى قسمين، قسم عاقل وقسم أقسام الفضائل:  -3
غير عاقل. ويشمل القسم غير العاقل على القوة الغاذية بفرعيها الغاذية والنامية وهما ليستا وقف على الإنسان بل 

إنسانية بحتة، لذلك لم تكن هاتان   يشترك فيهما الحيوان والنبات أيضاً، فكانت الفضيلة الخاصة بهما ليست فضيلة
في حالة النوم. ويتصل القسم العاقل بقوة الشهوة والنزوع التي كثيراً ما   القوتان خاضعتين للإرادة، فلم تتعطلا حتى 

قوتين تصطدم بالقوة العاقلة وتصرفها عن وجهها كحال المسرفين والفاسقين في طلب الملذات. إلا أن بين هاتين ال 
غير العاقلتين من قوى النفس اختلافاً كبيراً، فالقوة الغاذية وفروعها لا تعنو لسلطان العقل قط، بينما القوة الشهوانية  

 قد تعنو لهذا السلطان، فكان لها بالعقل صلة ما. 

عبارة  في  نجده  الثنائي  التقسيم  وهذا  أخلاقية،  وفضائل  عقلية  فضائل  إلى  الفضائل  يقسم  أرسطو  أن  نرى  هنا  من 
هذا الفرق، فمن بين الفضائل بعضها نسميها  مؤسسة على  "الفضيلة في الإنسان تقدم لنا مميزات  أرسطو التالية: 

، أي الفضائل الخاصة بالقوة الناطقة بحد ذاتها، والفضائل الخاصة بالقوة 2فضائل عقلية والأخرى فضائل أخلاقية"
آخر أن أرسطو يميز بين فضائل يمارسها الإنسان بوصفه  وبمعنى الشهوانية حين تطيع نذير العقل أو تعنو لسلطانه، 

تُمكن  عملية  أخلاقية  فضائل  وبين  والتفكير،  التأمل  هي  الاطلاق  على  وظائفه  وأهم  ماهيته،  يحقق  أن  يريد  إنساناً 
 الإنسان من أن يعيش حياة اجتماعية وسياسية سليمة. 

 

 
 



74 
 

وقبل البدأ في توضيح هذين القسمين، يجدر بنا التأكيد على أن أرسطو لم يعن بترتيب الفضائل كما فعل من قبل 
 ، ولم يميز بين الفضائل بعضها عن بعض إلا تمييزاً عاماً. أفلاطون 

هذا العنصر من البحث أن نبدأ بدراسة الفضائل الأخلاقية على الإجمال، ثم نفصل في بعض منها   نبدأ أن    ارتأينا
بالتحديد وهي فضائل الشجاعة والعدالة والصداقة، ثم ننتقل بعد ذلك إلى النوع الثاني من الفضائل وهي الفضائل 

 العقلية. 

بناءً على طبيعة الفضيلة يمكن تعريف الفضيلة الأخلاقية بأنها استعداد ما بإزاء الانفعالات   الفضائل الأخلاقية: -أ
نحاول  آخر  تعريف  هناك  فإن  الفضيلة،  طبيعة  عنصر  في  اتضح  قد  التعريف  هذا  وإذا كان  بالمران،  قوة  عن  ناشئ 

الذي   الشخصي  الوسط  اختيار  "ملكة  هي  الأخلاقية  الفضيلة  أن  وهو  به  وهذا الإتيان  بالحكمة"،  العقل  يعينه 
هي   وما  الفاضل؟  الوسط  هو  ما  هي:  الأسئلة  من  جملة  يطرح  هذا دالتعريف  تجديد  في  معيار  للفرد  وهل  واعيه؟ 

 الوسط الفاضل؟  وهل كل الفضائل لها أوساط؟ 

رسطو تعني الوسط بين طرفين أقصيين، وهذان الطرفان هما معاً رذيلتان: أحدهم رذيلة لأنه إفراط أالفضيلة في نظر  
والآخر رذيلة لأنه تفريط، فمثلاً فضيلة الشجاعة هي وسط بين إفراط هو النهور وتفريط وهو الجبن. وفضيلة الكرم 

عال الإنسان وانفعالاته يجب الأخذ بفكرة أو السخاء هي وسط بين إفراط هو التبذير وتفريط هو التقتير. ففي أف
للفضائل  بالنسبة  فالأمر كذلك  اللازم،  الحد  عن  قلتها  فكذلك  الصحة  تفُسد  الأطعمة  أن كثرة  فكما  الوسط، 
متهور،  هو  الأخطار  جميع  ويقتحم  البتة  شيء  يخشى  لا  "الذي  الإنسان  وأن  وغيرها،  والشجاعة  الإنسانية كالعفة 

استثناء  كذلك   بلا  جميعاً  يتقيها  الذي  وهذا  فاجر،  فهو  منها  واحداً  نفسه  يحرم  ولا  اللذات  بجميع  يتمتع  الذي 
كالمتوحشين سكان الحقول هو بنوع ما كائن عديم الحساسية، وذلك لأن العفة أو الشجاعة تنعدمان على السواء 

 1إما بالإفراط وإما بالتفريط" 

وسبب الاهتمام بالفضيلة الأخلاقية يعود إلى كونها هي التي تختص بانفعالات الإنسان وأفعاله، فهي التي توجد إما 
بالإفراط وإما بالتفريط وإما بالوسط القيم، وعلى هذا مثلاً في "وجدانات الخوف والإقدام والرغبة والكره والغضب 

ي  واللذة  الألم  وجدانات  في  وبالاختصار  الجهتين والرحمة  من  المتقابلة  الوجدانات  هذه  وأن  والأقل،  الاكثر  من  وجد 
 .2ليست طيبة"

 

 
 
 



75 
 

الحال في الانفعالات سواء بسواء، فإن هذه يمكن أن يكون بها الإفراط أو التفريط أو أن ك والحال بالنسبة للأفعال  
تلقى الوسط القويم، إذن "الفضيلة تكون في الانفعالات وفي الأفعال، وبالنسبة للانفعالات والأفعال، الإفراط بالأكثر 

لأنه وحده القدر المضبوط القويم، وهذان  خطيئة والإفراط بالأقل هو كذلك مذموم، والوسط وحده الحقيق بالثناء، 
 .1الشرطان هما ميزة الفضيلة" 

إذن عنصران: العقل   فضيلةالل فرية الوسط عند أرسطو تتوافق مع موقفه حول ثنائية العقل والشهوة في الإنسان،  ظون
جزء  الشهوات  أن  يجهلون  إنهم  جذورها،  من  الشهوات  يقتلعون  الذين  فالزهاد  لتضبط،  شهوة  من  فلابد  الشهوة، 
أساسي في الإنسان، فاستئصالها ضار بطبيعته، مضيع لشطر منه، بل إن استئصال الشهوات مضيع للفضيلة، لأن 

هناالفضيلة هي شهوات يضبطها العقل، لا شهوات معت ثم كان  طرفان ينبغي تجنبهما: الطرف الأول   كدلة. ومن 
محاولة استئصال الشهوات، والطرف الثاني إرخاء العنان لها، ومنه فالفضيلة هي الاعتدال، بحيث لا تطغى الشهوات  

ات هي هيولى الطبيعة والعقل و  يطغى العقل عليها فتستأصل، وبلغة أرسطو نقول إن الأهواء والشهعلى العقل، ولا 
 صورتها، والصورة لا تكون بغير هيولى، إلا في الطبيعة الإلهية.

بناءً على تعريف الفضيلة السابق الذكر، نرى بأن الحد الوسط هو ما تقرره الحكمة بعد تقدير جميع الظروف، وعلى 
تلتزمه،  حد  لها  ليس  الشهوات  فإن  بالحكمة،  العقل  يعينه  الذي  الشخصي  الوسط  اختيار  ملكة  فالفضيلة  ذلك 

ذيلة، فالفضيلة خاضعة للعقل والإرادة والرذيلة خاضعة فالعقل هو الذي يعين الحد، وهذا هو الفارق بين الفضيلة والر 
للشهوة، فالفضيلة لا تكون فضيلة بمعنى الكلمة إلا إذا صدر الحكم فيها عن عقل صاحبها واتبعته إرادته، بمعنى أن 

لفضيلة عقل الفاعل وإرادته هما اللذان يحققان الفضيلة، قد أكد أرسطو هذه الفكرة عندما كتب قائلاً: "على هذا فا
هي عادة، هي كيف يتعلق بإرادتنا منحصر في هذا الوسط الذي هو إضافي لنا، والذي هو منظم بالعقل كما ينظمه 

 .2الرجل الذي هو حقاً حكيم" 

لها  عند أرسطو كان  الوسطية  هذه  الإشارة إلى أن  بنا  يجدر  الفاضل"،  "الوسط  يثيرها  مسائل أخرى  المرور إلى  قبل 
عندما عرّف الفضيلة بأنها   أفلاطون جذور في كل منهج من مناهج الفلسفة اليونانية، لقد كان هذا الوسط في ذهن  

و العمل،  في  أوجد    سقراط انسجام  لقد  بالمعرفة.  الفضيلة  عرف  والوسط   الحكماء السبعةالذي  الاعتدال  تقليد 
" هي "محاولات نيتشهعندما نقشوا على معبد "أبولو" عبارة "لا شيء في إفراط"، ربما يكون جميع هذا، كما يقول "

 

 
 
 



76 
 

لكبح عنفهم ودوافع أخلاقهم، والأصح أنها كانت تعكس الشعور اليوناني بأن العواطف ليست رذائل في جد ذاتها، 
 .1وإنما التطرف والانحراف في العواطف رذيلة والانسجام والاعتدال فضيلة"

رياضية،  بطريقة  حسابه  ينبغي  الذي  بالوسط  يقصد  لا  فهو  وسط،  أنها  على  الفضيلة  عن  أرسطو  يتحدث  عندما 
ثم الأقل وأخيراً المساوي، وهذه  أن نميز ثلاثة أشياء، الأكثر  متصل وقابل للقسمة يمكن  في كل كم  أنه  الذي يعني 

ا، فالمساوي هو نوع من الواسطة بين الإفراط بالأكثر التمايز يمكن اجراؤها بالنسبة للشيء نفسه وإما بالنسبة إلين
والتفريط بالأقل. إن الوسط بالنسبة لشيء ما هو النقطة التي توجد على بعد سواء من كلا الطرفين والتي هي واحدة 

بالإضافة إلى الإنسان، بالإضافة إلينا فالوسط هو هذا الذي لا يعاب لا بالإفراط ولا   بعينها في كل الأحوال. أما 
بالتفريط. ويقدم أرسطو مثلًا وذلك بفرض "أن العدد عشرة يمثل كمية أكبر مما يلزم واثنين يمثل أقل مما يلزم، فستة 
زادت  الذي  المبلغ  يساوي  بمبلغ  إثنين  عن  تزيد  الستة  يقاس، لأن  الذي  بالنسبة للشيء  الوسيط  الوسط  هو  يكون 

 .2سب الذي يحققه الحساب أعني العدد" عنه عشرة، ذلك هو الوسط الحقيقي على حسب التنا

الناس  أفعال  لأن  رياضي،  لا  اعتباري  الفضيلة  في  فالوسط  الفضيلة،  في  الوسط  أخذ  ينبغي  البتة  هكذا  ليس  لكن 
س يختلفون في الطباع والاستعدادات، لأنه "في الواقع بالنسبة لرجل اوانفعالاتهم لا تحتمل مثل هذه الدقة، ولأن الن

بعينه اكل عشرة أرطال من الطعام هو اكل أكثر مما يلزم وأكل رطلين هو بالنسبة له أكل أقل مما يلزم، فليس ذلك 
أنه يجب على الطبيب أن يأمر كل إنسان بأكل ستة أرطال من الغذاء، لأن الستة أرطال يمكن أن تكون   ىبمقتض

بالنسبة   جداً  قليل  فهذا  غير كافٍ،  عذاء  وإما  ضخماً  غذاءً  إما  تناولها  عليه  يجب  لمن  ضد   لميلونبالنسبة  وعلى 
، وكذلك الناس يتباينون في ظروف حياتهم وأحوالهم المعيشية والعقلية، 3مباز" ذلك كثير بالنسبة لمن يبتدئ لعبة الج

ولهذا فاختيار الوسط يتم بمراعاة هذه الاختلافات ومنه فالوسط يختلف باختلاف الأشخاص وتباين أحوالهم، ويجب 
 أن يرعى في تحديد الوسط الفاضل ما يلي: من وأين ومتى وكيف ولم؟ 

أنه  هو  وظروفه،  الشخص  عن  النظر  غض  مع  حتى  رياضي،  لا  اعتباري  الفاضل  الوسط  أن  على  يدل  مما  كذلك 
أميل لأحد الطرفين على الآخر، مثل الشجاعة هي أقرب للتهور منه للجبن، ومثل السخاء فهو أقرب للتبذير منه 

مثل هذا الوسط تجعل ممارستها أمراً دقيقاً للبخل، ومثل العفة فهي أقرب لجمود الشهوة منها للشهر، وكون الفضيلة  
 وصعباً. 

 

 
 
 
 



77 
 

ولا ينبغي طبعاً أن تؤخذ نظرية الوسط عند أرسطو على أنها ترادف الإطراء على الوسطية في الحياة الأخلاقية، لأننا 
ماهيتها  حيث  من  إلا  وسطاً  تكون  لا  فهي  أقصى،  حداً  الفضيلة  تكون  فسوف  والتفوق  الامتياز  عن  تحدثنا  إذا 

الفضيلة مأخوذة في أصلها وبالنظر إلى التعريف الذي وتعريفها، وحول هذه الفكرة يقول أرسطو: "من أجل ذلك ف
وقمة" طرف  هي  وللخير  للكمال  بالنسبة  ولكن  وسط  تعتبر كأنها  أن  يجب  هي  ما  هذه 1يوضح  توضيح  ويمكننا   ،

في أسفل الشكل البُعد الأنطولوجي، بينما يمثل الخط العمودي  النقطة برسم بياني وهو رسم يمثل فيه الخط الأفقي 
 . البعد الأكسيولوجي

ويوضح هذا الرسم "نقطة هامة هي أن للفضيلة موقعاً مزدوجاً، فهي وسط بالنسبة للبعد الأنطولوجي، وهي بالنسبة 
 .2للبعد الأكسيولوجي امياز أو تفوق أو حد أقصى" 

وإذا تساءلنا ما هو المعيار؟ كيف لنا أن نعرف الوسط السليم في أي مسألة؟ فإننا نجد أرسطو لم يقدم قاعدة محددة 
بفضلها نستطيع أن نحدد الوسط الحق )العدل(، فقد اكتفى باستعراض السلوك الواقعي عند الإنسان وتحليله، وقد 

، وذلك "بإلزام أنفسنا الميل نحو الجهة المضادة، لأننا بابتعادنا أشار أرسطو إلى الطريقة العملية لإصابة الوسط العدل 
،  3بكل قوانا عن الخطيئة التي نخشاها نقف في الوسط، كما يفعل تقريباً حينما يطلب تقويم قطعة خشبية معوجة" 

معنى هذا أن الطريقة العملية التي وضعها أرسطو تلزمنا بالذهاب إلى الرذيلة الأقرب إلى الوسط، ثم معالجة النفس 
حتى تعود إلى الوسط، ففيما يتعلق بفضيلة الكرم مثلًا يجب أن نلجأ أولًا إلى الإسراف ثم نلزم أنفسنا بتضييق حدود 

 لكرم. الانفاق بالتدريج حتى نصل إلى الوسط وهو ا

ر  إلى  بإرادته  الإنسان  يتجه  غذ كيف  انتقادات،  بعدة  جوبهت  الطريقة  هذه  شر ذلكن  أنها  يعلم  وهو  الإسراف  يلة 
مذموم، وكيف "يضمن لنفسه النجاة من أن يصبح الإسراف عادة لديه فيقضي على ما يمتلكه من أموال، وبذلك 

 .4يصبح الوصول إلى الوسط العدل وهو الكرم عبثاً لا طائل تحته"

إن فكرة الوسط التي يقول بها أرسطو تتضمن بعض الاستثناءات، فهي ليست عامة بحيث تطبق على جميع الأفعال 
والانفعالات، فمنها ما لا وسط له، فمن الانفعالات كالحسد والغيرة والغيظ، ومن الأفعال كالسرقة والقتل والزنا، 

والأفعال يدل مجرد ذكر اسمه )انفعال أو فعل( على شر، فهي رذائل بالذات لا بحكم الإفراط أو  الانفعالات فهذه 

 

 
 
 
 



78 
 

التفريط، لأن "كل هذه الأشياء وكل ما يجانسها مقطوع بأنها خبيثة وجنائية بمجرد السيما القبيحة التي هي موسومة 
 .1بها فقط" 

كما أن من الفضائل ما لا يمكن تحديد طرفيها المرذولين، فالصدق مثلًا ليس سوى ضد الكذب والنظر العقلي ليس 
 سوى ضد بلادة الذهن. 

وهناك فكرة أخرى ينبغي الإشارة إليها وهي أن ليس للشرور وهي أطراف متقابلة من حيث هي أطراف طرف عند 
أرسطو، فليس للإسراف أو الظلم من حيث هما إسراف أو ظلم طرف وإلا لكان لهذا الطرف طرف آخر وهكذا 

لك أن الشر شر قطعاً وأن الأفعال دواليك، وكان بين الطرفين )وهما شران( وسط هو خير وهو محال، فينتج عن ذ 
الشريرة شريرة بحد ذاتها. ويطلق أرسطو على سائر الأحوال خلقية بقوله "وبالجملة فليست ثمة وسط للإفراط والتفريط 

، وبهذا المعنى لا يكون للفضائل )وهي أوساط( أطراف متقابلة، فالشجاعة 2بحد ذاتهما ولا إفراط أو تفريط للوسط" 
 والعفة يستحيل الإسراف فيهما وذلك أن الوسط هو بمعنى ما طرف. 

بعد تحليلنا لطبيعة الفضيلة الأخلاقية وتعريفها، نحاول الآن التطرق إلى بعض من هذه الفضائل بالدراسة، ونركز على 
 الخصوص، كما أسلفنا الذكر، على فضائل الشجاعة والعدالة والصداقة. 

الشجاعة كما ذكرنا سابقاً هي عند أرسطو وسط بين رذيلتين هم التهور والجبن، فالشجاع فضيلة الشجاعة:  -1-أ
لا تظهر عليه الشجاعة ضد جميع الشرور بلا استثناء، بل بالعكس من ذلك، فمن الشرور ما ينبغي أن يخاف، بل 

داً، من ذلك مثلًا يكون من الشرف أن يخاف )حدّ الخوف هو تصور الشر(، ويكون من المخجل أن لا يخاف أب
ولئن  شقي،  وقح  الضد  على  فهو  يخافه  لا  الذي  اما  بالاحترام،  حقيق  رجل  هو  العار  يخاف  الذي  فالرجل  العار، 

 دعي احياناً شجاعاً فذلك ليس مجازاً. 

فليس  إنسان،  هو  ما  قدر  على  ولكن  يتزعزع  لا  الشجاع  "فالرجل  يقول:  أرسطو  نحد  الشجاع  الرجل  تعريف  وفي 
معنى هذا أنه لا يخاف الأخطار التي يجب على الرجل العاقل أن يهابها، بل على الضد هو يخافها كما ينبغي تُخاف، 

 مخطئ، ومنه فالمتهور  3ذلك هو عين غاية الفضيلة"ويحتملها بشعور القيام بالواجب كما يشاء العقل أن يحتمل، و 
العقل،  إليه  يهدي  ويفعل كما  )فاضلاً(  قيماً  وسطاً  يحفظ  أن  يعرف  الشجاع  والرجل  بالتفريط،  والجبان  بالإفراط 

 

 
 
 



79 
 

صحيح وبالكيفية الملائمة  لسبب  ويفعل ذلك  فالرجل الشجاع "يحتمل ويعرف أن يحاف ما يلزم خوفه واحتماله، 
 .1وفي الوقت الملائم ويعرف أن يكون ذا طمأنينة حكيمة في هذه الأوضاع" 

حادثة مؤلمة، ليس  أو أية  من الإملاق أو تعذيب الحب  أرسطو أن الموت فراراً  ذكر  وغي تعريف الشجاعة الحقة، 
من شأن رجل الشجاعة، بل هو حري بالجبان، "لأن هذا الموت هو في الحقيقة فراراً من الألم أو البلاء وبالتالي دفع 

الحقة تقتحم الخطر وتحتمله، لأن الواجب يقضي باحتماله أو لأنه يكون من المخجل  فالشجاعة . 2الألم بكل ثمن" 
 التحلي عنه. 

لقد ميّز أرسطو بين خمسة أنواع من الشجاعة تقرب كلها من الشجاعة الصحيحة قرباً يكثر أو يقل، ولكنها تختلف 
 كلها عن الشجاعة الحقيقية وهذه الأنواع هي: 

)الشجاعة السياسة( ويستهدف صاحبها التقيد بالقانون كي ينال الجلال والاحترام والهوان، الشجاعة المدنية:  -أ
يكون  أن  ينبغي  لا  فالإنسان  الشرف.  هو  نبيل  غرضها  لأن  النبيلة،  الأخلاقية  الشجاعة  من  قريبة  الشجاعة  وهذه 

لعقاب الذي قد يسلط عليه من طرف شجاعاً بالإكراه أو بالضرورة، كحال الجنود في المعركة فبعضهم يحارب اتقاءً ل
القائد إن هو فرّ من المعركة، وقد استشهد أرسطو بمقولة "هكتور" "من لقيته فارا عن فئته لن يستطيع أن يخلص من 

 أنياب كلابي"، وهناك أيضا من القواد من يأمرون بالضرب بلا شفقة لأن من الجميل أن يكونه أو لأنه من الواجب 
 .3أن يكون شجاعاً" 

عند أرسطو، إلى نوع من   تقود،)شجاعة الخبرة( التجربة المكتسبة في بعض أنواع الأخطار  الشجاعة الحربية:  -ب
الشجاعة. فالتجربة المكتسبة توُجد شجعاناً في كثير من الأحوال المختلفة، وأبرز دليل غلى ذلك  العسكر في أمور 
الحرب، فالجنود المجرمين يكونون أشجع من غيرهم في المعركة لأنهم يعرفون الوقوف على حقيقة الواقع بحكم تجربتهم،  

هذا النوع ويظهرون بسالة في المع لكنها بيست شجاعة حقيقة لأن  ليخيل أنهم مسلحون والعدو أعزل،  ركة، حتى 
العوارض في آن واحد، والذي   واتقاءمن الشجاعة متولد من عادة حملهم السلاح وتعلمهم الطرائق الحسنى للعمل  

حقيقة، "أنها هؤلاء الجنود الذين اظهروا الشجاعة في بادئ الأمر فإنهم يصبحون جبناء متى يبرز أنها ليست شجاعة  
 .4أربت الأخطار على ما كانوا يتوقعون واحسوا أنهم أحط كثيراً في العدد والحول الحربي ويولون بعد ذلك فراراً"

 

 
 
 
 



80 
 

ويستشهد أرسطو من إلياذة "هوميروس" مثال فرار عسكر اليوسبون وثبات أهالي كوروني الذين أغلقوا أبواب مدينتهم 
 خلفهم حتى لا يستطيعون أن يدخلوها هاربين، فإنهم قاوموا بشجاعة واستشهدوا حتى آخر رجل منهم.

إذا كان الإنسان يشترك مع الحيوان في انفعال الغضب، فإن الحيوانات تغضب وتنقضّ على   شجاعة الغضب:-ج
لا  أرسطو،  يقول  الجائع، كما  فالحمار  تخاف،  أو  تضرب  أن  فيلزم  الألم،  بدافع  الغضب  هذا  ويكون  يجرحها،  من 

طرده من المزرعة التي يرعى فيها، كذلك الشأن مع   الإنسان، فالشجاعة التي يخاف ضرب الأطفال الذين يحاولون 
ضعها تتولد من حمية الغضبان فهي أشبه بشجاعة الحيوانات لأن صاحبها يترك نفسه لطبيعتها وسجيتها دون أن يخ

بالتدبير  مقرون  الغضب  فيها  يكون  الحقة  الشجاعة  بل  شجاع.  الأخرى  هي  تعد  لا  وبالتالي  العقل،  من  لشيء 
 ل من جهة، ومراعاة الشرف والواجب من جهة أخرى. والاختيار الحر لغرض معقو 

والتفاؤل:  -د الرجاء  عليه شجاعة  تظهر  حيث  النجاح،  في  والثقة  الرجاء  بسبب  الشجاعة  يستمد  من  هناك 
خوف  لا  أن  ويحسبون  قوة  الأشد  يظنونهم  لأنهم  إلا  لسبب  لا  بالإقدام  يمتازون  أنهم  يعتقدون  فالبعض  الطمأنينة، 

فإذا لم يجئ عليهم من شيء، وهذه الشجاعة تخدع أصحابها فتجعلهم كالسكارى الذين هم أيضاً مليئين بالرجاء،  
الأمر على ما قدروا ركنوا إلى الفرار. لكن الشجاع الحق هو الذي يتجشم كل ما هو مخوف، ويرى أنه من الخزي أن 

 لا يقتحمه. كذلك الإنسان يعجب بشجاعته من يحتفظ بسكينته أمام الأخطار الفجائية.

اعة التي تكون نتيجة للجهل بأبعاد الخطر، فمتى رأى أصحاب هذا النوع الأخير جوهي الششجاعة الجهل:  -ه
يلجأ أرسطو إلى  أفكاره  ولتوضيح  الفرار،  حسبوا أسرعوا إلى  ما  غير  على  الواقع  وأن  مخدوعون  بأنهم  الشجاعة  من 

وقعوا على الاسبارطيين   شواهد تاريخية يستقيها من تاريخ اليونان، فهذا النوع من الشجاعة حدث مع "أرجيين الذين
، فهذا النوع من الشجاعة هو الآخر سريع الزوال كالشجاعة السابقة، وأصحابها 1ظانين أنهم من أهالي سيسيونيا"

 احترام لأنفسهم.  أدنىأقل استحقاقاً للكرامة، لأنهم ليس بهم  

من خلال تعرفنا على الشجاعة عند أرسطو، نجد أنه يشترط الصبر على المشقات المؤلمة لتجسيد الشجاعة الحقة، 
من  أصعب  الألم  واحتمال  ألماً،  تولد  أيضاً  أنها  ولأنها  جداً،  صعب  أمر  لأنها  الشجاعة  على  الثناء  الانصاف  فمن 

حول هذه الامتناع عن اللذة. والسبب في احتمال هذه الآلام هي ما   مثال  ويقدم أرسطو  تحققه من غاية لذيذة. 
لذيذة جداً لديهم، إنما هي التاج، إنما   الفكرة متمثل في مباراة الجمباز، فإن الغاية التي يقصدها المصارعون هي حقاُ 

وعظم.  غير الضربات التي تصيبهم مؤلمة، لأن المصارعين هم على كل حال من لحم  الكرامات التي يطعمون فيها، 

 

 



81 
 

امور  وهي  والجروح  للموت  التعرض  يؤثر  الجندي  جداً. كذلك  شاقاً  يكون  أن  به  حقيق  يلقونه  الذي  التعب  وكل 
 تافهة في سبيل الحصول على نعم الشرف. 

إذا كنا قد ذكرنا سابقاً أن العلاقة وطيدة بين علم الأخلاق وعلم السياسة فضيلة العدالة: )نظرية العدالة( -2-أ
 لعنصر الذي نحن بصدد تحليله يجلي تمام الجلاء هذه العلاقة. ان هذا  عند أرسطو، لأ

غيره  أي أن الإنسان سياسي بطبيعته أو اجتماعي، فهو يتميز عن  فبدياً يرى أرسطو "إن الإنسان حيوان بطبعه" 
وهذه الحاضرة هي نهاية المطاف في تطور التجمعات الإنسانية التي   (Polisمن الحيوانات بانتمائه إلى حاضرة )

 كانت مراحلها: العائلة، القبيلة، القرية والحاضرة. 

حالة  في  فالإنسان كائن  جماعية،  حياة  في  المشاركة  طريق  عن  إلا  وملكاته  قدراته  تطوير  يستطيع  لا  الإنسان  إن 
"نقص" ونقصانه الأصلي هذا يجعل منه كائناً ذا حاجة، فهو يحتاج دائماً لكائن آخر شبيه به وناقص بصورة مماثلة، 

أفراد من جنس مع  جماعة  يعيش في  في أنه  السبب  هو  بل وهذا  وحسب،  الرزق  تحصيل  بسبب  لا  وذلك  ونوعه،  ه 
ليتمتع كذلك بما يوفره له القانون والعدالة لأجل تحصيل التربية الفاضلة. وتمثل الدولة "في هذا المجتمع الشكل الأمثل، 

و ولا غايى لها سوى رعاية القانون والسهر على تنفيذه من أجل تحقيق الهدف الأسمى الذي يسعى إليه كل فرد، وه
، ولهذا من الصعب تخيل الرجل السعيد تماماً 1تحقيق الخير وتحصيل السعادة، والعيش حياة اجتماعية كاملة سليمة"

 متوحداً.

فباعتبار "العدالة" هي قوام الحياة المدنية أو الاجتماعية، فإننا نجد أرسطو يخصص الكتاب الخامس لموضوع العدالة، 
وفيه يميز بين نوعين من العدالة، فهناك عدالة تامة وعدالة خاصة. إن العدالة التامة هي التي تعني الفضيلة الكاملة 

ة الغير، وحول هذه الفكرة يقول أرسطو: "إذن العدل هو على هذا وتضم مجموع الفضائل وتهدف إلى تحقيق مصلح
فضيلة تامة ولكنه ليس فضيلة مطلقة وشخصية محضة، بل هو متعد إلى الغير وهذا هو يجعله في الغالب يشبه أن 

. إن العدل كفضيلة تامة عند أرسطو 2يكون أهم الفضائل، ومن هنا يجيء مثلنا "كل فضيلة توجد في طي العدل" 
معناها أنها تتعلق بالفضائل الأخرى، وهي أيضاً أهم الفضائل والسبب الذي جعل أرسطو يؤكد على أهمية فضيلة 
العدل هو منفعة العدل الاجتماعية والسياسية، فبدون العدل يفقد الاجتماع غرضه ولا يستطيع أن يوجد، كذلك 

 

 
 
 



82 
 

يفهم من القول السابق أن الذي يمتلك فضيلة العدل لا يقصر ممارستها على شؤونه الخاصة فقط، وإنما يشعر بأنه 
 ملزم بإنجاز أعمال مفيدة للآخرين.

وهنا نلاحظ أن أرسطو يفهم العدالة بشكل مغاير تماماً لأفلاطون في "الجمهورية"، فإذا كان أفلاطون يعتبر العدالة، 
العدالة  أن  يرى  أرسطو  فإن  الفضائل،  وامتلاك  القوى  اعتدال  من  الحاصل  النفسي  الانسجام  سابقاً،  وضحنا  كما 

 فضيلة اجتماعية قوامها احترام حقوق الآخرين. 

العدل  مفهوم  إن  أرسطو،  عند  واحد  شيء  والعدل  الفضيلة  أن  الأذهان  إلى  يتبادر  أن  يجب  لا  ذكره،  سبق  ومما 
ليس  شكل كونها  أن  غير  بذاتها،  هي  تبقى  الفضيلة  أن  الأمر  حقيقة  في  غذ  متطابقين،  مفهومين  ليس  والفضيلة 

أنها   حيث  ومن  العدل،  فهي  بالغير  متعلقة  أنها  "حيث  فمن  بعينهامتماثلاً،  هي   عادة  فتلك  شخصية  خلقية  لا 
. وحينئذ لا يمكن أن يعتبر العدل جزء من الفضيلة، بل هو الفضيلة كل الفضيلة، وأن الظلم 1الفضيلة على إطلاقها" 

 الذي هو ضدّه ليس جزء من الرذيلة، بل هو الرذيلة بتمامها. 

أما النوع الثاني من العدالة، فهو العدالة الخاصة )الجزئية( وهذا يعني أن للعدالة معنى أضيق من المعنى السابق، والعدالة 
 الخاصة في نظر أرسطو نوعان هما: عدالة توزيعية وعدالة تعويضية.

: قبل البدء في شرح هذا النوع من العدل، رأينا من الضروري الانطلاق من هذه العبارة العدالة التوزيعية-1-2-أ
الواردة في الكتاب الخامس، حيث يقول أرسطو: "ولكني أعود من العدل الجزئي وعلى العادل الذي يرتبط به من 

زايا التي يمكن أن تقُسم بين أعضاء هذه الجهة، وأميز بدياً نوعاً أول هو العدل التوزيعي للكرامات وللثروة ولسائر الم
، 2المدينة، لأنه يمكن في توزيع جيع الأشياء أن يقع عدم المساواة، كما يمكن أن تكون فيها المساواة بين مدني وآخر" 

للجدارة  تبعاً  المواطنين  على  الخيرات  الدولة  فيها  تقسم  التي  هي  التوزيعية  العدالة  أن  على  نتعرف  العبارة  هذه  من 
 والاستحقاق. 

يتناسب  بشكل  معاملتهم  ينبغي  متساوين  ولكن  متساوين  بين  لها كتجمع  منظور  الأرسطي  الفكر  في  المدينة  إن 
المساواة تعني  العدالة  وهذه  فإن واستحقاقهم،  الأقل،  على  عناصر  أربعة  بالضرورة كلها  إذن  يقتضي  فالعدل   ،

هي   العدل  يوجد  فيها  التي  والأشياء  الإثنين،  عدد  في  هم  العادل  ينطبق  عليهم  الذين  . 3أيضاً"   اثنان"الأشخاص 
انتهاكها  ويكون  النزاهة،  أو  التحيز  عدم  هو  أرسطو،  نظر  في  الاجتماعية،  العدالة  تفرضه  الذي  الرئيسي  والالتزام 

 

 
 
 
 



83 
 

بالمحاباة في توزيع الخيرات العامة أو إتباع الهوى في القسمة لها بين الناس، فإذا لم يكن الأشخاص متساوين فلا ينبغي 
المنازعات  تنشأ  هنا  ومن  متساوية.  الأهلية...الخ(  ونصيب  الشغل  ونصيب  الثروة  )نصيب  أنصباؤهم  تكون  أن 

أنصباء على  المساواة  مدّعوا  يحصل  لم  متى  يأخذون   والمطالبات  ذلك  ومع  متساوين  يكونوا  لم  حينما  أو  متساوية، 
 أنصباء متساوية. 

ومن هنا تكون العملية التوزيعية خاضعة لتناسب هندسي في المساواة، بحيث تأخذ في الحسبان الاختلافات الموجودة 
وتبُقي عليها، إنها مساواة تعترف بالأعلى باعتباره أعلى وتعتزم إعطاء حصص متساوية لمن هم غير متساوين اجتماعياً 

 وأخلاقياً.

ويرى المعلم الأول أن الحاكم يكون ظالماً عندما لا يراعي هذا التناسب فيعطي لنفسه باعتباره حد في التوزيع أكثر 
 مما يستحق، ويعطي للذين وقع عليهم الظلم أقل مما يحق لهم.

المساواة، ومن هنا كانت المساواة أمام القانون   ترادفوهذا النوع من العدالة في الفكر السياسي والأخلاقي الأرسطي  
بالنسبة لأرسطو من الحقوق السياسية في المجتمعات المتمدينة، وذلك نابع من معنى العدالة التوزيعية، هذه الأخيرة 

ة بالمفهوم تصورها أرسطو متميزة عن العدالة الكلية أو التامة باعتبارها توازناً بين الحقوق والواجبات وفق مبدأ المساوا
 الذي نعرفه، إنّ على كل فرد أن يعطي لكنه يحب أيضاً أن يتلقى ما يستحقه بشكل حق أو حقوق. 

أما النوع الآخر من العدل فهو العدل المعوض والوازع، ويعرفه أرسطو يقوله: "وهو العدالة التعويضية:  -2-2-أ
 .1الذي يضبط علاقات الأفراد بينهم سواء العلاقات الإرادية أم في العلاقات اللاإرادية" 

العدالة التعويضية هي التي تحدد العلاقات بين الأفراد، وتقوم في إعطاء لكل ذي حق حقه، من خلال تعويض الفرد 
للخسارة الناشئة عن فعل فرد آخر. وفي تطبيق هذه العدالة لا يراعى التمييز بين الأفراد، إنما ينظر إلى فعل الجريمة 

خلال الوظيفة القضائية التي تلزم كل الناس باحترام القانون، فإن   التي تقتضي عقاباً أو خسارة تقتضي تعويضاً من
القانون لا ينظر إلا إلى الفرق بين الجرائم ويعامل الأشخاص كأنهم على أتم ما يكون من المساواة. وبالتالي فإن هذا 

إذا كان الواحد قد ارتكب   النوع من العدل يبحث "فيما إذا كان الواحد جانياً وما إذا كان الآخر جانياً عليه، وفيما 
 .2أضراراً وما إذا كان الآخر قد لحقه الضرر" 

 

 
 



84 
 

ربح  وبين  وألمه  الواحد  خسارة  بين  الأوسط  الحد  فيها  يراعي  حسابية  مساواة  إلى  التعويضية  العدالة  هذه  وتخضع 
الآخر، وسميت هذه العدالة تعويضية لأن المسؤول القاضي فيها رد الأمور إلى نصابها وتعويض المظلوم عما وقع عليه 

 اقعة، فربح الواحد ينقلب خسارة وخسارة الآخر تصير ربحاً. من ظلم وغبن، ومتى أمكن القاضي أن يقدر الخسارة الو 

مضاد  معنى  إلى  يصرفا  أن  يجب  الألم  أو  والخسارة  فالربح  الأقل،  وبين  الأكثر  بين  الوسط  هي  فالمساواة  هذا  وعلى 
والألم،  الخسارة  هو  ذلك  وضد  الربح  هو  هذا  الضرر،  في  والأقل  النفع  في  فالأكثر  بالأقل،  والثاني  بالأكثر  أولهما 

ه الآخر  وبين  أحدهما  بين  الوسط  يلزم  الذي  العدالة والمساوي  مهمة  من  الصحيح  والتقويم  العادل،  نسميه  ما  و 
التعويضية، وهذا التقويم يقوم به القاضي المدني )في الأفعال الإرادية كالبيع والشراء( والجنائي )في الأفعال اللاإرادية 

ن القاضي كالسرقة والقتل( لكل إخلال بالمساواة على حساب أحد الأطراف في معاملة ما. ومن هنا يشبه أن يكو 
على  الحصول  محققاً  لو كان  الخصوم كما  بين  المصلحين  لقب  أحياناً  القضاة  يعطى  قد  بل  المشخص،  الحي  العدل 

 .1العدل بمجرد الحصول على الوسط القويم، ويؤكد أرسطو على ذلك بقوله: "في بعض البلدان يسمى القضاة وسطاء" 

إلى نصابها، وسيقوم أرسطو، حسب بول ريكور، باللعب بالكلمات، الذي   ةالمساواسيكون القاضي هو الذي يعيد  
 (Dikhastosالتي تعني القاضي وبكلمة ) (Dikastée"يرجع إلى الفيثاغوريين، حيث سيتم اللعب بكلمة )

الذي   التي والقاضي  إثنين  إلى  والقسمة  العادل  على  تدل  التي  الكلمات  تكون  وبالتالي  إثنين،  بين  يقسم  من  تعني 
 .2يقسم شيئاً إلى إثنين متشابهة تمام التشابه" 

إن هذه العدالة بنوعيها التوزيعية والتعويضية مبدئها، عند أرسطو، واحد وهو المساواة، إلا أن المساواة في التوزريعية 
فضله  قدر  على  فتعطي كلا  الأفراد  فضل  تراعي  التوزيعية  في  أنها  ذلك  التعويضية،  المساواة  عن  ما  حد  إلى  يختلف 

ا الظلم  تلحظ  فإنها  التعويضية  أما في  به وجهده،  بمثل ما أخذ  الظالم  فتأخذ  متساويين،  الطرفين  وتعتبر  فقط،  لواقع 
 غريمه.

مسلكاً   يسلك  ألا  التوزيعية  العدالة  في  يريد  أرسطو  إلى حإن  يؤدي  العدالة  تطبيق  في  الإسراف  لأن  مطلقاً،  سابياً 
الظلم، وما القانون إلا صيغة عامة لا يمكن أن تحتاط للظروف الكثيرة المتنوعة، وحسب أرسطو "فإن تطبيقها على 

عدال من  أسمى  العدالة  من  نوع  والإنصاف  الحرفي،  نصه  لا  القانون  روح  مراعاة  يتطلب  الراهنة  الجزئية  ة الأحوال 
 .3القانون" 

 

 
 
 



85 
 

يتناول  الذي  النوع  وهو  )المقايضة(  التبادلية  العدالة  الجزئية،  للعدالة  الرئيسيين  القسمين  هذين  إلى  أرسطو  ويضيف 
 الخدمات والمنافع، وهذا النوع هو الآخر يتطلب المساواة. 

وفي نهاية هذا العنصر، وهو نظرية العدالة، نلاحظ أن العدالة عند أرسطو هي وسط بين أن تفعل الظلم أو أن تكون 
أن يعطي الآخر أقل من حقه، وأن يأخذ   اختار مظلوماً. فرجل الأعمال العادل مثلاً، في معاملاته، هو الرجل الذي  

نصيبه بالضبط دون أي ابتزاز للأموال بدلاً من يعطي الآخر أقل من حقه، أو أن يأخذ لنفسه أكثر مما يستحق، 
 فإن ذلك يكاد أن يكون رذيلة، أو أنه بالضرورة قد عومل معاملة ظالمة. 

العدالة ليست في الواقع وسطاً مثل الفضائل الأخرى، وإنما "هي وسط معنى أنها تؤدي إلى   إن يستمر أرسطو ليقول  
 .1وضع للأمور يقف وسطاً بين طريق يأخذ فيه "أ" أكثر مما ينبغي، وطريق يأخذ فيه "ب" أقل مما ينبغي" 

الصداقة-3-أ الشجاعة   :فضيلة  فضيلة  على  تعرفنا  أخلاقية   بعد  فضيلة  على  الآن  نتعرف  العدالة،  وفضيلة 
الصداقة فضيلة  وهي  الفضيلة ،  أخرى،  حيوان   وهذه  الإنسان  باعتبار  خاصة  العدالة،  فضيلة  عن  أهمية  تقل  لا 

اجتماعي، حتى أن أرسطو يعتبر "الصداقة في الحياة الاجتماعية أهم من العدالة، إذ لا حاجة للعدالة عندما يكون 
 .2الناس أصدقاء، ولكن عندما يكون الناس عادلين مقسطين، تبقى الصداقة نعمة وفضل" 

لأن  نفسها،  العدالة  من  أكثر  المشرعين  اهتمام  تشد  أنها  ويعلن  المدينة،  في  الصداقة  وقيمة  أهمية  على  أرسطو  يلح 
هؤلاء يسعون جاهدين لجعل الوفاق ينتصر على الخلاف. ويكرر أرسطو في كتابه "السياسة" بأن الصداقة هي "الخير 

ال احتمالات  بالضبط  الأدنى  للحد  "تخفف  لأنها  الاجتماعي 3فتن"الأكبر"  دورها  إلى  إضافة  للصداقة،  أن  أي   ،
 والأخلاقي، دوراً سياسياً. 

إن الصداقة والعدل، عند أرسطو، يخصان الموضوعات الواحدة بعينها وينطبقان على الكائنات الواحدة بعينها، ففي 
كل مجتمع كيفما كان يوجد العدل والصداقة معاً، على درجة واحدة، ويرى أرسطو أن كمال الحياة الاجتماعية هي 

 الطبيعة البشرية.في العدالة المتحدة مع الصداقة الحقة، التي ترتفع فوق  

 

 
 
 
 



86 
 

مواضيع  عدة  يتناول  وفيهما  الصداقة،  لفضيلة  والتاسع  الثامن  الكتابين  أرسطو يخصص  الصداقة، نجد  ونظراً لأهمية 
حول هذه الفضيلة، وسنحاول في هذا العنصر التركيز فقط على أهمها. ولقد اعتبر أرسطو أن سعادة الإنسان تزيد 

 قة المتمثلة في العلاقة مع الآخرين ضرورية. أو تنقص بمقدار مشاركة الآخرين له، ومن هنا كانت الصدا

وتتأكد أهمية الصداقة أكثر، عندما لا يرضى الإنسان أن يعيش بلا أصدقاء، ولا يستطيع ذلك ولو توفرت له جميع 
الخيرات. ويتساءل أرسطو: كيف تقُتنى الخيرات العظيمة؟ وكيف تحفظ بدون أصدقاء يساعدونك على ذلك؟، ومن 

جميع فترات حياتنا المختلفة، وهنا يقول أرسطو:   هنا يؤكد أرسطو على أن حاجة المرء إلى الأصدقاء لا تتوقف في
المختلفة  الشدائد  وفي  البؤس،  في  به  الاعتصام  يمكننا  الذي  الوحيد  الملاذ  هم  الأصدقاء  أن  على  متفقون  "فالناس 
نطلب  شيوخاً  نصير  وحينما  بنصائحها،  الزلات  من  تعصمنا  أن  الصداقة  إلى  نطلب  شباباً  نكون  فحينما  الأنواع، 

ايتها ومساعدتها التي تقوم مقام نشاطنا، حيث ضعف السن يجلب علينا كثيراً من أنواع الخور وأخيراً حينما إليها عن
 .1نكون في كل قوتنا نعتمد عليها لنتم بها أعمالنا" 

أهم الأفكار حول فضيلة الصداقة، هو ت الصداقة إلى ثلاثة أنواع وهي: صداقة المنفعة، صداقة قومن  سيمه فضيلة 
تنجر  التي  للغاية  تصور  هو  للصداقة  أرسطو  تصور  أن  نكتشف  التقسيم  هذا  خلال  ومن  الفضيلة،  وصداقة  اللذة 

 عنها.

بذاته اقتصادياً، فصداقة رجال   مثل هذه الصداقة ضرورية للإنسان، طالما أنه ليس مكتفياً صداقة المنفعة:  -1-3-أ
أرسطو حسب  توجد  وهي  القبيل،  هذا  من  هي  اقتصرت ،  الأعمال  إذا  لكن  المسنين،  الناس  في  الخصوص  على 

منفعة، فإن هذا النوع الصداقة على المنفعة بح يث يصبح الإنسان لا يحب شخص الصديق، بل ما يعود عليه من 
يؤكد  ولذلك  التقلب،  دائمة  المنفعة  إذا كانت  خاصة  والمنفعة،  الحاجة  بانقضاء  وتنقضي  واهية،  دنيئة  الصداقة  من 

 .2أرسطو "على أن الصداقة بالمنفعة لا تكاد تكون حليقة إلا بنفس التجار" 

وهي تتأسس على المتعة الطبيعية التي يشعر بها الناس في صحبة أقرانهم، لاسيما الشباب صداقة اللذة:  -2-3-أ
لأنهم لا يعيشون إلا في الشهوة وأنهم يسعون على الخصوص إلى اللذة، بل حتى لذة الساعة التي هم فيها. ومع تقدم 

ي ولهذا  بالمرة،  ما كانت  غير  وتصير  اللذات  تتغير  أرسطو،  يؤكد  السرعة السنين، كما  بغاية  علاقاتهم  الشبان  عقد 
 وينقضونها بسرعة لا تقل عن الأولى، وبالتالي تنحل الصداقة مع اللذة التي ولدتها. 

 

 
 



87 
 

إلى  الدافع  يغيب  فعندما  متقلبين،  بل  مستقرين،  غير  أنهما  نجد  اللذة،  وصداقة  المنفعة  لصداقة  عرضنا  خلال  ومن 
 الصداقة، المنفعة أو اللذة، تغيب الصداقة أيضاً، لذلك فهما في نظر أرسطو دنيئتان وناقصتان. 

فهي وحدها في نظر أرسطو الصداقة الكاملة والحقة، إنها صداقة نادرة، وذلك لندرة صداقة الفضيلة:  -3-3-أ
صداقة  وأنها  دائم،  متين  شيء  أرسطو  يقول  فيما  والفضيلة  بخلُقهما،  يحتفظان  الصديقان  لأن  باقية  وهي  الفضيلة، 

الص من  النوع  هذا  على  أرسطو  ويؤكد  والمال،  الجهد  وبذل  الناس د المحبة  صداقة  هي  الكاملة  "الصداقة  بقوله:  اقة 
يري أولئك  لأن  بفضيلتهم  يتشابهون  والذين  فضلاء  هم  وأزيد د الذين  أخيار،  أنهم  جهة  من  لبعض  بعضهم  الخير  ون 

، ومن 1أنهم أخيار بأنفسهم، أولئك الذين لا يريدون الخير لأصدقائهم إلا لهذه الأسباب الشريفة، هم حقاً أصدقاء" 
هذا القول نجد أن أرسطو يضع جملة من الشروط للوصول إلى ربط قلوب الأصدقاء بالعروة الوثقى والبلوغ بالتالي 

 إلى صداقة الفضيلة، ومن أهم هذه الشروط: 

 أن يكون الأصدقاء أخيار بأنفسهم، لا فقط بالفائدة أو باللذة التي يؤثرونها. -

 يجب أن تكون قلوبهم كريمة. -

 يجب عليهم أن كونوا نافعين بعضهم لبعض، وبالتالي ملائمين بعضهم لبعض. -

 أن تكون أفعالهم أيضاً فاضلة.-

يقبل - أن  للصديقين  يمكن  "لا  أنه  الشرط  بهذا  والمقصود  والعادة"،  "الزمان  شرط  الفضيلة  من  النوع  هذا  يتطلب 
أحدهما الآخر، أي لا يمكن أن يكونا صديقين، قبل أن يظُهر كلاهما بأنه حقيق بالمحبة، وقبل أن يتقرر في نفسيهما 

، لأن الصداقة الحقة لا تكون سريعة كصداقة المنفعة أو اللذة، بل تقتضي الدوام، وهذا يعني استقرار  2الثقة المتبادلة"
 في الأخلاق. كما أن انحلال الصداقة حسب أرسطو يعود على تقلب الأخلاق في الشخص.

إن هذا النوع من الصداقة في نظر أرسطو هي وحدها المعصومة من تطرق "النميمة"، لأنه لا يمكن فيها أن يسهل  
تصديق مزاعم أي شخص ضد إنسان قد أخُتبر زمناً طويلًا، إن تلك القلوب لم يمر بخاطرها أن يسيء بعضها إلى 

 ر بهذه الاصابات الوخيمة. بعض، في حين أن لا شيء يمنع من أن تُصاب الصداقات من نوع آخ

والصداقة الحقة فرضت على أرسطو أن يتطرق إلى مسألة الأنانية والأثرة، فالأثرة عند أرسطو تعادل الفضيلة العليا، 
فالإيثار هو أثرة الأعلى درجة، لأنه ليس شيئاً أخر غير نقل الأثرة من الذات إلى الغير، ففي الصديق تجتمع الأنانية 

 

 
 



88 
 

والغيرية، كما تجتمعان عند الأم، فهي تألم لوجع ابنها مثلما تألم لوجعها، وبالتالي فليست كل أنانية ممقوتة، بل فقط 
حسب ارسطو هو ذلك الذي يعيش معك والذي يتحد وإياك في الأذواق   الصديق التي تطلب المنافع واللذات. إن  

 والذي تسره مسراتك وتحزنه أحزانك، فالصديق هو ذات ثانية أو بتعبير أرسطو فالصديق روح واحد في جسدين. 

ويمضي أرسطو في تحليله لموضوع الصداقة، ويتساءل: هل ينبغي أن يتخذ الإنسان أمبر عدد يستطيعه من الأصدقاء؟ 
على قلة الأصدقاء لا كثرتهم. والصداقة الحقيقية لا تتجه  دلت على شيء فإنما تدل  ويرى أرسطو أن الصداقة إن 

كثيرين في آن واحد، و"جميع الصدقات التي يشاد   إلى أنس كثيرين، لأن الصداقة حب وليس من الممكن حب اناس
 .1بذكرها ويعجب مت أمرها لم توجد البتة إلا بين شخصين" 

ويتساءل أرسطو أيضاً: هل الأصدقاء ضروريون أكثر في السراء أن في الضراء؟ ويرى أرسطو أن الأصدقاء يطُلبون 
في الحالتين على حد سواء، فالأصدقاء هم حقاً ضروريون في المصيبة، فعندما يلزم الأصدقاء النافعون ومجرد حضور 

ة. أما في حالة السراء، كما صما تتقاسم حملها قلوب مخلالأصدقاء هو وحده لذة في الضراء، فإن الآلام تهون عند 
أن  ذلك  من  أشرف  لكن  نعمهم.  ويتقبل  سعادتهم  الغير  يقُاسمهم  أن  إلى  حاجة  في  السعداء  فالناس  أرسطو،  يرى 

 يكون للمرء أصدقاء في السراء والضراء وفي هذه الحالة لا يطلب إلا أهل الاستحقاق والفضيلة.

الخلقية،   الفضائل العقلية:-ب للفضيلة  تطرقنا  وبعد  وعقلية،  خلقية  إلى  الفضيلة  تقسيم  دواعي  على  تعرفنا  بعد 
نحاول الآن التعرف على الفضائل العقلية. فإذا رتبنا نوعا الفضيلة في سلم، فإننا نجد الفضائل العقلية أعلى درجة 

الصداقة والكرم والصدق والعفة والأمانة في من الفضائل الخلقية. إذ على الرغم من أهمية فضيلة الشجاعة والعدالة و 
حياة الناس الاجتماعية، بحيث لا تنتظم هذه الحياة الاجتماعية إلا بوجود هذه الفضائل وممارسة الجميع لها، إلا أن 

تحكم الجزء العاقل من هذه الفضائل جميعاً لا تحقق ماهية الإنسان في نظر أرسطو، لأنها إنما تتم، كما قلنا سابقاً، ب
 الإنسان في الجزء الشهواني غير العاقل منه، ويبقى أن يكون هناك فضيلة خاصة بالعقل بما هو كذلك. 

السعادة  فإذا كانت  "السعادة"،  من  أيضاً  تستمد  إنها  بل  فقط،  الجانب  هذا  من  تستمد  لا  العقلية  الفضائل  أهمية 
أفضل  العقلية  الفضيلة  تكون  وسوف  الفضائل  لأعلى  طبقاً  تسير  أنها  "المنطقي  فمن  للفضيلة،  طبقاً  يسير  نشاطاً 

حظ وكأن أرسطو يميز بين نوعين من علم الأخلاق، علم الأخلاق الذي لا، ومن خلال هذه الفكرة ن2جانب فينا"
 من نفس وجسد، أي في فضيلته وخيره وسعادته، وعلم الأخلاق الذي يبحث فيه كباً يبحث في الإنسان بصفته مر 

 بصفته عقلاً محضاً، أي في فضائله العقلية الصرفة. 

 

 
 



89 
 

ومن خصائص الفضائل العقلية، حسب أرسطو، أنها تُكتسب بالتعلم وتنمو بنموه، لذلك كان بلوعها يتطلب وقتاً 
خبرة عظيمة، وقد خصص أرسطو الكتاب السادس للكلام عم الفضائل العقلية. وقد بدأ بتقسيم العقل إلى و طويلًا  

نظري وعملي، وكل منهما ينشد الحقيقة من زاويته الخاصة. فالعقل العملي يطلب الحقيقة في مجال الميول والشهوات 
ل النظري، وهو أشرف جزء في النفس الناطقة، فإنه المستقيمة، ويحدد الوسائل الجزئية لإرضاء هذه الميول. أما العق

بما  العقل  فضيلة  باعتبارها  النظري  التأمل  وفعله  الدائمة،  الثابتة  الموجودات  الكلي  وموضوعه  الحقيقة لذاتها،  يطلب 
هو كذلك، ولقد خلق العقل في الإنسان لا يتحكم في أفعالنا ويوجهها فقط، بل ليتأمل ويفكر. فالتأمل والتفكير 
هما الوظيفة الأساسية للعقل الإنساني، ومن هنا كان تفضيل أرسطو للفضيلة النظرية على الفضائل الأخلاقية. وقد 

، فضيلة التأمل النظري لأسباب عدة منها: إن التأمل والتفكير حينما يمارسهما الإنسان فضل أرسطو، كأفلاطون 
العاقل فإنه يتشبه في ذلك بالإله الذي اقتصرت وظيفة عنده على أنه هو عاقل لا يعقل إلا ذاته، أي أن كل وظيفة 

س، وإنما هو روح أو عقل خالص الإله هي التأمل الذات لنفسه، إذ ليس هو كالإنسان مركب من مادة وصورة ونف
والغبطة  العظمى  البهجة  في  واستغرق  بسعادة  استمتع  والنظر  التأمل  حياة  الإنسان في  أوغل  ولذلك كلما  ذاته،  في 

 القصوى. 

أما السبب الأهم الذي جعل أرسطو يعلي من شأن هذه الفضيلة، أي فضيلة التأمل، هو أنها السبيل الوحيد أمام 
الإنسان ليعرف أسرار الوجود ويعرف الإله، فلولا التأمل في جنبات الكون والتساؤل "عن أسرار الوجود لما استطاع  

. وقد خصص أرسطو في الكتاب العاشر من "الأخلاق إلى 1الإنسان أن يعرف مُبدع الوجود وعلته الأولى وهي الله" 
 نيقوماخوس" للبرهنة على مدى سمو هذه الفضيلة على غيرها من أنواع الفضائل، ومن جملة البراهين ما يلي: 

 التأمل أقدس الأفعال الإنسانية.-

 ارتباط فعل التأمل بالاستقلال واللذة، فالتأمل هو الفعل الألذ والأطهر.-

هو الفعل الذي يمثل نمطاً من الحياة هي حياة التأمل المحبوبة لذاتها. فليس   فالتأملالتأمل هو الفعل المحبوب لذاته،  -
كل إنسان في نظر أرسطو بقادر على أن يهيش هذه الحياة التأملية التي هي قبس من الألوهية موهوبة لبعض البشر 

بالخلود، فبقدر ما يتأمل الإنسان بقدر   ما يحيا حسب أشرف دون بعضهم الآخر، ومنه يربط أرسطو فعل التأمل 
 ما يمتلك من قدرة، بقدر ما يقترب من الألوهية، بقدر ما يخلد نفسه. 

 

 
 



90 
 

ويمثل قمة السعادة للإنسان كما هو للإله، ويقول أرسطو في كتابه "دعوة للفلسفة" ما يتوافق   التأمل فعل إلهي-
مع هذه الفكرة: "إن الإنسان إذا حُرم الإدراك الحسي والعقل صار شبيهاً بالنبات، وإذا حُرمِ العقل وحده تحول إلى 

 .1 بالإله" حيوان، أما إذا تحرر من غير المعقول وتمسك بالعقل فقد صار شبيهاً 

والفضائل العقلية التي وردت في الكتاب السادس هي: الفن، العلم، التدبير، الحكمة والعقل، فبالعلم يتم معرفة الكلي 
الضروري، ولما كانت هذه المعرفة تكتسب بالبرهان، كان العلم في نظر أرسطو هو الملكة التي تؤهلنا للبرهنة. وللبرهان 

ومنها يكَُوِّن معارفه العلمية التي تكون كلية ومتكافئة تنطلق بواسطة    الاستقراء،مبادئ أولية يدركها العقل بالفهم بعد  
السليم   الاستنتاج  وهو  المعرفة،  إثبات  على  المقدرة  "هو  عندئذ  أرسطو،  عند  العلم،  إن  ضرورية.  من    انطلاقاروابط 

واللانهاية"  الضروري  هو  موضوعه  الأولية،  موضوعه، 2المبادئ  تعلم  يمكن  تلقينه كما  بالإمكان  أنه  علاماته  ومن   ،
 .3حيث يقول أرسطو: "كل علم قابل لأن يعلّم وكل شيء قد عُلّم يمكن فيما يظهر أن يعُلّم" 

مصنوعات طبقاً لقواعد محكمة"techneأما الفن " ملكة 4" فهو "الملكة التي تؤهلنا لأن نتحدث  ، إن الفن هو 
إنتاج يديرها ويدبرها العقل لكنها ى تتعلق بالأشياء واجبة الوجود أو ضرورية الوجود أو بمعنى آخر لا تتعلق بإنتاج 

، فالإنتاج الجيد ناتج ءردي الماهيات، وإنما بإنتاج الأشياء التي يمكن أن توجد أو لا توجد. ومنه فثمة فن جيد وفن  
فن جيد، والإنتاج الفاسد ناتج فن فاسد. إذ ما هو إلا "ملكة الإنتاج يهديها العقل، فليس في عقلنا ملكة منتجة 

 .5ليست فناً، فينتج من هذا أن الفن يشتبه فينا بالملكة التي تنتج الأشياء في الخارج بمساعدة العقل الحق" 

الحسنة   الأشياء  جميع  إلى  تهتدي  العقل  وبمساعدة  الحق،  على  تقف  ملكة  فهو  التدبير،  أيضاً  العقل  فضائل  ومن 
والقبيحة بالنسبة للإنسان، وبالتالي "فالرجل المدبر هو الذي يكون كفئاً للحكم على الأشياء التي تكون طيبة ونافعة 

الخاصة لصحة الجسم وعافيته، بل التي يجب على وجه العموم أن تساعد   الاعتباراتله على الوجه الأنسب لا على  
وسعادته" فضيلته  عن  6على  البُعد  في  ينجح  الذي  العاقل  الإنسان  فضيلة  هو  التدبير  إن  الوقتية للذة   الانفعالات . 

يمكن   حتى  الأمور  بين  الموازنة  على  والحرص  ثم    اكتشاف والألم  ومن  والقبيحة  الحسنة  الأشياء   الاتجاهالأشياء  نحو 

 

 
 
 
 
 
 
 



91 
 

يعلم  أن  يلزم  بل  العامة،  بالصيغ  العلم  مجرد  على  يقتصر  لا  إذن  التدبير  إن  قبيح.  هو  ما  عن كل  والابتعاد  الحسنة 
 المدبر بجميع تصريف الأمور الجزئية لأن التدبير عملي، أنه يعمل والعمل يرد بالضرورة على الأشياء التفصيلية.

الحسنة الأشياء  في  الحيّدة  المشورة  ملكة  فهي  العملية،  خاصة  الحكمة،  هو   أما  لما  الإنسان  إلى  بالإضافة  والرديئة 
يعرف  بها  العقل  فضيلة  الحكمة  فإن  ولهذا  صواب.  هو  ما  إلى  الوسائل  وتعرف  الصواب،  تعرف  والحكمة  إنسان. 
والحكمة  العزم.  أو  والتصميم  العملية  والحكمة  الروية  وتتضمن  يتجنبه،  أن  عليه  يجب  وما  فعله،  ينبغي  ما  الإنسان 

شؤون الدولة فيهي "العلم السياسي"، ويجب أن تتناول هذه الشؤون، لأن "الفرد لا يستطيع أن العملية إذا تناولت 
 .1يحيا حياة كاملة في دولة ناقصة، والعلم السياسي يشمل التشريع ووظيفتين خاضعتين للتشريع هما الشورى والقضاء"

"السعادة  بنوعيها،  السعادة  لبلوغ  وسائل  هي  أرسطو  عند  والعقلية  الأخلاقية  الفضائل  من  أم كل  نجد  الأخير  وفي 
أو  الأخلاقية  الفضائل  تقابل  التي  الإنسانية  أو  الأدنى  والسعادة  النظرية،  أو  العقلية  الفضائل  تقابل  التي  القصوى 

 .2العملية" 

تلك هي الموضوعات الأساسية التي عرض لها أرسطو في كتابه "الأخلاق إلى نيقوماخوس" والتي توضح لنا نظريته  
والفضيلة واللذة وحرية الإرادة، وقد أقامها على أساس فلسفي قوامه البحث العقلي. ومن خلال تحليلنا   السعادةفي  

لهذه الموضوعات التي تعتبر جوهر علم الأخلاق، نلمس صدق الرأي القائل بأن اليونان هم أول من أسس للأخلاق 
وكان لفلسفة الأخلاق الأرسطية تأثير في الفلسفات التي جاءت بعده سواء الفلسفة   كمبحث فلسفي قائم بذاته،

 العربية الإسلامية أو الفلسفة الأوروبية. 

 

 

 

 

 
 
 

 

 
 



92 
 

 بواكير التفكير الأخلاقي في الإسلام ة:  ثامنالمحاضرة ال

أي فترة العرب ،  دراسة الفلسفة الخلقية في الإسلام تفرض علينا التعرف على الأخلاق قبل مجيء الإسلام  مقدمة: 
الإسلام. خلقية،    قبل  فلسفة  الإسلام  قبل  للعرب  يكن  لم  أنه  المعروف  ذلك فمن  يعدّ   ومع  الذي  شعرهم  لهم  كان 

 الذهن"   وصفاء في الشعر حافلًا "بالحكم" التي تدل على رجاحة في العقل    وكان هذا ،  وسجلًا لتاريخهمديواناً لهم،  
العواطف الأخلاقية   والمعبرة عننعثر على بعض الأقوال في هذه الفترة، على بعض الأقوال الشعرية المتناثرة    ويمكننا أ 

 كل   الكريم فيالرسول  والتأثير انطلقالمنطق   ومن ذلكالانتقام الإلهي  وتهديدات من حيث نجد تحذيرات من التكبر 
 .1المواقف الهادفة إلى تحسين الأخلاق فيما بعد"

بها، كما عرفوا   وكانوا يفخرونفي حياتهم العملية    وتخلقوا بها شعرهم ندرك أنهم عرفوا كثيراً من الفضائل    ومن خلال 
الرذائل   من  يتحرزون كثيراً  الطبع    منها.   وكانوا  فلتات  عن  صدرت  قد  "الحكم"  هذه  الفكرلكن  غير،   وخطرات  لا 

 منهج علمي.  وتعتمد علىيمكن أن تعدّ فلسفة كتلك التي تقوم على النظر العقلي    ولذا لا 

وحكماء "بعصر الجاهلية" لما كانوا عليه من وثنية، فقد احتوت على فئة الحكماء، "  هذه الفترة قد سميت  وإذا كانت 
مشاكل،    هم:هؤلاء    العرب من  يعرض  فيما  إليهم  يرٌجعٌ  الذين كان  في   وهم في العلماء  حظاً  العرب  أعظم  الجملة، 

 والأقرع بن  ،حاجب بن زُرارة  ،كثيرون "كأكْثَمَ بن صيْفيّ   واشتهر منهمقبيلة حكيم أو أكثر    وكان لكل.  2الثقافة"
 .                    3الظرّب"   وعامر بن  ،حابس

أثرت  التجربة    ولقد  فيها  تركزت  التي  القصيرة  الحكم  إلى عنهم  والدعوة  الفاضلة، كالتخلق   والحنكة  الأخلاقية  القيم 
 .ورد الضيم،  ودفع الظلم  ومناصرة العدل إقرار الحق    والعمل علىبالخلق الجميل الحسن  

كبيرة لأن الإسلام في جوهره رسالة أخلاقية، بكل ما تحمله هذه   وأولاها عنايةحتى إذا جاء الإسلام سما بالأخلاق  
أن تكون الأخلاق خصيصة من خصائصه العامة. وبما أن الإسلام هو الرسالة التي   وشمول ولا غروالكلمة من عمق  

قول   ويؤكد ذلك تعالى بها دينه، فإن الإسلام جاء ليتم الصرح الأخلاقي الإلهي الذي شيده الرسل السابقون    أتم الله 
الرسول صلى الله عليه وسلم "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق" سواء مكارم الأخلاق التي جاء بها الرسل السابقون 

مكارم الأخلاق التي اهتدى إليها الناس في العصور السابقة، بل   مكارم الأخلاق التي كان   وفي كل أو  أو  العصور 
 ﴾قَ بۡلِكُمۡ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن    ﴿وَيَ هۡدِيَكُمۡ   :عليها العرب قبل الإسلام، فكانت رسالة جامعة لكل خُلق حسن، قال تعالى

 

 
 
 



93 
 

الإنسانية   وعرض الفضائل وصايا الإسلام العامة بمكارم الأخلاق،    وواضح فيفالطابع الخلقي بارز   .(90:  )الأنعام
إليها،   ودعوته  نستطيع الحقة  أن   ولن  وحسبنا  الفضائل،  هذه  إلى  أشارت  التي  الآيات  المجال كل  هذا  في  نذكر  أن 

هَى عَ  حْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَ ن ْ نِ الْفَحْشَاءِ نذكر بعضها، من تلك الآيات قوله تعالى:﴿إِنَّ اللَََّّ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِ
رُونَ﴾ ) النحل:  وَالْمُنْكَرِ وَالْبَ غْيِ يعَِظُكُمْ لعََلَّ  رُ أوُلُو الْألَْبَابِ   90كُمْ تَذكََّ اَ يَ تَذكََّ الَّذِينَ يوُفُونَ بعَِهْدِ ،  ( وقوله تعالى:﴿إِنمَّ

الْمِيثاَقَ اللََِّّ  قُضُونَ  يَ ن ْ وَلَا  الحِْسَابِ   ،  سُوءَ  وَيَخاَفُونَ  مُْ  رَبهَّ وَيَخْشَوْنَ  يوُصَلَ  أَنْ  بهِِ   ُ اللََّّ أمََرَ  مَا  يَصِلُونَ  وَالَّذِينَ   * وَالَّذِينَ 
وَيَدْرَءُ  وَعَلَانيَِةً  سِرًّا  رَزَقْ نَاهُمْ  ممَّا  وَأنَْ فَقُوا  لَاةَ  الصَّ وَأقَاَمُوا  رَبهِِّمْ  وَجْهِ  ابتِْغَاءَ  عُقْبََ ونَ  صَبَروُا  لَهمُْ  أوُلئَِكَ  يِّئَةَ  السَّ بِالحَْسَنَةِ 

ارِ﴾  (.22- 19) الرعد:   الدَّ

. فالمثالية في الأخلاق الإسلامية تتأكد في النموذج، والواقعيةالإسلام قائمة على الوسطية بين المثالية    والأخلاق في
تُمْ بهِِ﴾ )النحل:   مَا عُوقِب ْ مثال ذلك قوله تعالى: ﴿فَ عَاقِبُوا بمثِْلِ  إمكان التطبيق،  ( ذلك هو 125بينما الواقعية في 

في   المثالية  ولكن  )الواقعية(،  لنفسها  الاقتصاص  في  البشرية  الطبيعة  يناسب  الذي  الأدنى  المشاعر الحد  في  الارتقاء 
بُّ  يحُِ لَا  إِنَّهُ    ۚ اللََِّّ عَلَى  فأََجْرهُُ  وَأَصْلَحَ  عَفَا  ﴿فَمَنْ  المقدرة(،  عند  )العفو  سموّاً  الانفعالات  في  والتحكم 

يمٌ ( وقوله تعالى كذلك: ﴿ادْفَعْ  40الظَّالِمِيَن﴾)الشورى:   نَهُ عَدَاوَةٌ كَأنََّهُ وَليٌّ حمَِ نَكَ وَبَ ي ْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فإَِذَا الَّذِي بَ ي ْ
 (.                               34﴾ )فصلت:  

، والاقتصادي،  والعمليصياغة أخلاقية، الجانب النظري،    وقد صاغه لم يترك الإسلام جانباً من جوانب الإنسانية إلا    
. لأن القرآن يعتبر أن الأخلاق والعقائد والعبادات،  والجانب الاجتماعي،  والجانب العسكري،  والثقافي،  والسياسي

الفضيلة   نحو  للإنسان  القويم  فيها  والخيرالموجه  الإنسانية  النفس  لأن  الخير    نزعتان:،  الشر،  والفضيلةنزعة   ونزعة 
 .  والرذيلة

اعتبر " هدفاً    ولقد  الفاضلة  الأخلاق  من الإسلام  التشريع أهداف    ومقصداً  جعلها   ومقاصد  بقواعد   ولذا  مرتبطة 
"قد حفظ القانون الأخلاقي الذي جاء به موسى   الخالد،. فالقرآن الكريم دستور الإسلام  1" وأركان الإيمان الإسلام  

كليات متفرقة في عدد من   ولكنه وردالقانون لم يأت على شكل كلية واحدة كالوصايا العشر،  ولكن هذا، وعيسى
 .2" السور

 

 
 



94 
 

 والفضائل الساميةالإنسانية على المثل العليا    وربّى النفس من ذلك أن الإسلام قد أرسى قواعد الأخلاق    ومما نستنتجه
عن الرذائل كلها كالكذب   ونهى بالمقابل  ذلك.  وما إلى ،  والعفو والحلم والرحمة والتواضع والعدل والإحسانكالصدق  

 ذلك.   والغش والخيانة والكبر والغضب والحسد والحقد والغدر وما إلى

، حيث كانت وسلمالإسلام لا تستمد من القرآن فحسب، بل أيضا من سنة رسول الله صلى الله عليه    والأخلاق في 
ثَل عليه الصلاة   ولقد كانسنته تطبيقا عملياً لهذه الأخلاق الكريمة التي اشتمل عليها القرآن. 

َ
الأعلى في   والسلام الم

الخلقالفضائل   مطالبون،  وحسن  به    والمؤمنون  بأخلاقهبالاقتداء  القرآن  والتأسي  آيات  فإذا كانت   وسوره أصوات. 
 . وتفسيرها  وخلقه معانيها، فإن عمل الرسول  وكلمات

بناء  والقيم فيما نلاحظه في هذه المرحلة أن المسلمين اهتموا بالجانب التطبيقي للأخلاق لإدراكهم أهمية هذه المثل 
بالجانب التنظيري للأخلاق، بمعنى أن المسلمين في صدر الإسلام الأول لم يكونوا    ولم يعتنوا،  وإصلاح القلوبالنفس  

 والقول بأن الحذر من المبالغة " ويجب . والشر والفضيلة والرذيلة وغيرهافي حاجة إلى البحث العقلي في أساس الخير 
 والحكم تدل أخلاق يكوّن مذهباً أخلاقياً، فإن هذا لا يعدو طائفة لها قيمتها من المواعظ    والحديث من ما في القرآن  

 .1حسن السلوك"  وتدعوا إلى المنكر   وتنهى عن  وتأمر بالمعروفعلى الخير  

الثاني   القرن  في  الترجمة  مرحلة  ظهرت  أن  إلى  تأخر  النظري  الجانب  الأموي   الهجري، فهذا  العصر  في  اقتصرت  التي 
الكيمياء   والطب،على  العصر    والفلك  في  الذيبينما  عظيمة    العباسي،  حضارية  نهضة  فكريةشهد  رائدة   وحركة 
الترجمة الفلسفة    وصارت  شملت  بحيث  نطاقاً،  التجريبيةأوسع  والعلوم  بين.  والمنطق  هذه   ومن  في  ترجمة  التي  الكتب 

م(  757مقتولا  المقفع )مات "يعود الفضل لابن  الفترة نجد مؤلفات أخلاقية عديدة، فعلى سبيل الذكر لا الحصر
الأدب   في  الأصلية  الرسائل  من  عدداً كبيراً  ترجمة  الفارسية    ،2"والأخلاقفي  والأدب الكبير    منها، كالأدبخاصة 

 .وأرسطو وجالينوس وغيرهمكتب أفلاطون    وكذلك ترجمة.   الصغير

لقد أتاحت هذه الترجمة لكثير من مفكري الإسلام الاطلاع على المذاهب  :والقضايا الأخلاقيةفلاسفة الإسلام 
الأخلاقية من مصادر عديدة، حيث يرى الدكتور محمد عابد الجابري في كتابه "العقل الأخلاقي العربي" أن العقل 

 :وهيموروثات ثقافية   خمسالأخلاقي العربي هو عقل متعدد في تكوينه، فهو مسرح تلتقي فيه  

   الموروث العربي الخالص الذي ينتمي أصلًا إلى ما قبل الإسلام.   1

 .والسنة  وعمادها القرآن  الموروث الإسلامي الخالص الذي يستند إلى المرجعية الإسلامية    2
 

 
 



95 
 

 ثقافة أجنبية ورثها الإسلام.   وكان يمثل  الموروث الفارسي    3

   الموروث الصوفي.   4

 . وأرسطو وجالينوس  الموروث اليوناني متمثل على الخصوص في مؤلفات أفلاطون    5

نفدت الفلسفة اليونانية بالخصوص إلى المسلمين في العصر الذهبي للدولة العباسية كان لها تأثير كبير في   وبعد أن 
الوقت نشأت الاتجاهات   ومنذ ذلك دفع جماعة من مفكري المسلمين إلى البحث في الأخلاق بحثاً فلسفياً،  

 الفلسفية 

 . في الأخلاق الإسلامية

 ، يرى الدكتور ماجد فخري في كتابه" الفكر الأخلاقي العربي" أن هذا الفكر مرّ بأربع مراحل هي: وعلى العموم

"العدل   : تميزت بمعالجة الإشكاليات الخلقية الناجمة عن تدبر النصوص الشرعية لاسيما مدلولالمرحلة الأولى
 . ومعاصيٍ ا من طاعات  به  وما اتصل ، وماهيّة البرّ   والتبعة البشريةالإلهي"  

 وتتمثل هذهاليوناني   والفكر الفلسفي نظره تعكس التفاعل بين الفكر الديني الإسلامي    وهي في  المرحلة الثانية: 
أخذت تتسرب إلى   والسقراطية التيقال عنها أنها تعكس التأثيرات الرواقية    والرازي التيالفترة في مؤلفات الكندي  

 العالم الإسلامي في مطلع القرن الثالث الهجري. 

اليونانية المتأخرة التي   وبعض الشروح تعكس بصورة واضحة تأثير "الأخلاق النيقوماخية" لأرسطو   المرحلة الثالثة: 
 المرحلة مسكويه.   ويمثل هذه اقترنت بها في الترجمات العربية،  

نجد مؤلفي هذه   والصوفي لذانظره بالعمل على دمج الجانب الفلسفي بالجانب الديني  وتتصف في المرحلة الرابعة: 
النظائر   تحري  على  حرصا  أشد  في المرحلة  للمفاهيم القرآن    الشرعية  الخلقية،    والحديث  القضايا  أقوالهم أو    وتأييد 

تلك   الشرعية  هذه بالشواهد  الدنيا    ويمثل  "أدب  و  للغزالي،  العمل"  "ميزان  من  ثم والدينالمرحلة كل  للماوردي،   "
 .1" والروحالدين الرازي في "النفس    ورسالة فخر"  والسيريضيف إليها رسالة ابن حزم في "الأخلاق  

آخر يقدمه الدكتور محمد يوسف موسى في كتابه" تاريخ الأخلاق" يصنف فيه اتجاهات الأخلاقيين   وهناك تقسيماً 
 الإسلاميين إلى ما يلي: 

 

 
 



96 
 

القرآن    1 من  المستقاة  العملية  بالأخلاق  يعُنى  اتجاه  العربية   والحكمة  هذا  والسنة  البصري   الاتجاه أبو  ويمثل  الحسن 
 ".والدينه( صاحب كتاب "أدب الدنيا    450     364)  الماوردي 

الدينية    2 النزعة  عليه  غلبت  اتجاه  بكثير    واختلط  الفلسفي    والصوفية  النظر  هذامن  الغزالي   ويمثل  الإمام   الاتجاه 
 "إحياء علوم الدين" و"ميزان العمل".  ه( في كتابيه  505     450)

بالفلسفة اليونانية،    3 أسس فلسفية متأثراً تأثراً عظيماً  والفارابي   الاتجاه الكندي   ويمثل هذا  اتجاه بنى نظرياته على 
 . 1وابن رشد  وابن طفيل   ومسكويه  وإخوان الصفا   وابن سينا

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 .164محمد يوسف موسى، المرجع السابق، ص  - 1
 



97 
 

 فلسفة الأخلاق عند الفارابي: ةتاسعالمحاضرة ال

وتبيان مواطن تأثره بالأخلاق الأرسطية.   ، على دراسة فلسفة الأخلاق عند الفارابي  ه المحاضرة قتصر هذتس  مقدمة: 
فيها من   وما ألفه   عنها، لكثرة ما كتبه    بالأخلاق، لماذا الفارابي؟ فذلك لأنه من أكثر الفلاسفة اهتماماً    وإذا تساءلنا 

 . ورسائلكتب 

ذلك يترسم خطى   وكان في لقد ذكر الفارابي الأخلاق وجعلها أحد فرعي "العلم المدني" في كتابه "إحصاء العلوم"  
وعلم   اللسان، : علم  وهيحيث قسم العلوم إلى ثمانية أقسام    للأخلاق، أرسطو  سواء في تصنيفه للعلوم   أو في فهمه  

أن الفارابي   وكهذا نرى.  وعلم الكلام   وعلم الفقه،  والعلم المدني،  والعلم الإلهي،  والعلم الطبيعي،  وعلم التعاليم،  المنطق،
العلوم   عند    وأجزاءها كماعدّد  إليها  أرسطو،جاءت  الفقه    وأضاف  عِلمان   والكلام،علّمي  إسلاميّان كانت   وهما 

ولتوضيح   الأخلاق، ريف  لأننا نجد فيه تع  المدني،هنا هو العلم السادس أي العلم    وما يهمنالهما في عصره أهمية كبرى.  
 وعن الملكات  والسنن الإرادية"فالعلم المدني هو الذي يفحص عن أصناف الأفعال التالي: نعتمد على النص  ذلك

 وكيف ينبغي  تفعل،التي لأجلها    وعن الغايات   والسنن،عنها تكون تلك الأفعال    والأخلاق والسجايا والشيّم التي
منها ما هي   ويبين أن  وتستعمل السننالغايات التي لأجلها تفعل الأفعال   ويميز بين   الإنسان، أن تكون موجودة في  

 جزءان:  وهذا العلم ما هي مظنون أنها سعادة من غير أن تكون كذلك.    وأن منها في الحقيقة سعادة  

والسير والأخلاق الأفعال    وعلى إحصاء والمظنون به،بين الحقيقة منها    ويميز ما  السعادة،  جزء يشتمل على تعريف  
 منها من غير الفاضل. والأمم ويميز الفاضلالكلية التي شأنها أن توزع في المدن    والشيم الإرادية

الأفعال الملكية التي بها تمكن   وعلى تعريف  والأمم، في المدن    والسير الفاضلةعلى وجه ترتيب الشيم    وجزء يشتمل   
 .1" والأفعال الفاضلةالسير  

أرسطو المعلم الأول( أن الأخلاق علم يفحص عن الغرض   )باعتبار "تحصيل السعادة" يرى المعلم الثاني    أما في كتابه 
ثم يفحص عن جميع الأشياء التي بها يبلغ الإنسان   يبلغه،"وهو الكمال الذي يلزم أن    الإنسان،الذي لأجله كوّن  

في   ينتفع  أو أن  الكمال  الخيرات    بلوغه،ذلك  والحسنات،وهي  بلوغ   والفضائل  عن  تعوقه  التي  الأشياء  عن  ويميزها 
أهل المدن ينال   بها،الأشياء التي  وهو علم المدني،العلم  وهذا هو والنقائص والسيئات، وهي الشرور  الكمال،ذلك 

 .2السعادة كل واحد بمقدار ما أعد له بالفطرة" 

 

 
 
 



98 
 

 وأرسطو علمنلاحظ أن "الأخلاق عند كل من الفارابي    المذكورين،تعريف الفارابي للأخلاق في كتابيه    ومن خلال
 . 1الصالحة لاكتساب ملكة الأفعال الخلقية"  وإتباع القدوةأي أنه يقوم على ممارسة الأفعال المحمودة   عملي،

يعطي يضع   للأخلاق،شأناً كبيراً    والفارابي  الأخلاق  علم  فكذلك  المعرفة  قوانين  يضع  الأخلاق  علم  أن  فكما   "
الأخلاق أكبر   والتجربة في القوانين الأساسية التي ينبغي أن يسير عليها الإنسان في سلوكه بالرغم من أن شأن العمل  

 . 2مما هو في المنطق" 

 فيها،حقيقة لا شك    اليونانية،بصفة خاصة بالفلسفة    وفلسفته الخلقيةتأثر الفارابي في فلسفته بصفة عامة    وإذا كان 
الدارسين   تأثير كبير    لفلسفته،فإن  له  الفيلسوفين  أي  حول  اختلفوا  أم    عليه،قد  أفلاطون  هو  نجد   أرسطو؟هل 

أفلاطون   يوافق  للأخلاق  معالجته  في  الفارابي  "أن  يرى  بور"  "دي  تارة  تارة،المستشرق  تجاوز   أخرى،  وأرسطو   وقد 
 .3" وزهد آرائهما أحياناً نازعاً منزرع تصوّف 

"إذا  أنه  على  يؤكد  الإسلام"  مفكري  عند  الأفلاطونية  الأخلاقية  "الفلسفة  في كتابه  التكريتي"  "ناجي  الباحث  أما 
. أما 4" والسياسياتفلأفلاطون أثر كبير عليه في الأخلاق    والطبيعيات، كان الفارابي قد اقتفى أثر أرسطو في المنطق  

ولكن   بأفلاطون، السياسي    وفي فكره   بأرسطو، فيرى أنه رغم "تأثر الفارابي في الأخلاق    الجابري، الباحث محمد عابد  
 .5يسايرهما في كل ما ذهبا إليه"   لم

دراستنا عند    وفي  الخلقية  هذا    الفارابي، للفلسفة  في  المواضيع  أهم  إلى  التطرق  على  المجال،نحاول   الخصوص،  وهي 
نلاحظ نفس المواضيع التي تعرفنا   وهي كما السياسة بالأخلاق.    واللذة وموضوع علاقة موضوع السعادة والفضيلة  

 أي عند دراستنا لفلسفة الأخلاق الأرسطية. الثاني،عليها في الفصل  

 .والأخلاق خاصةالوقت نحاول تبيان أصول هذه المواضيع في الفلسفة اليونانية عامة    وفي نفس 

السعادة  نظرية السعادة عند الفارابي:   1 نظرية  صادفت  فلاسفة    لقد  لدى  تأثروا  المسلمين،هوى  غير   وقد  من 
فقد كانت لهم وجهة نظر متميزة   ناقلين،لا يعني أنهم كانوا مجرد    ولكن ذلكشك بآراء فلاسفة اليونان في هذا المجال.  

 تعبر عن هويتهم الإسلامية. 

 

 
 
 
 
 
 



99 
 

سبيل   على  "التنبيه  في  الأخلاق كما  حول  وضعها  التي  المصنفات  عناوين  في  "السعادة"  لفظة  الفارابي  ذكر  لقد 
 السعادة" و"تحصيل السعادة". 

والأخلاق وما بأسماء أخرى كالفضيلة    ولم يسمها "فلماذا أصر الفارابي على وسم كتبه الأخلاقية باسم " السعادة"  
 تمتاز بأنها "أخلاق سعادة".   معنا، كما مر    وهذه الأخيرة،  اليونانية،ذلك هو أنه متأثر بالفلسفة    والسبب في .  1؟"إليها

الجماعي   ومرتبطة بالسلوك الفرد( على مستوى علم الأخلاق    )سعادة الفارابي مرتبطة بالسلوك الفردي    والسعادة عند
فإذا كان مدار البحث في   للسياسة، الفارابي كأرسطو يجعل الأخلاق فرعاً    وهنا نلاحظعلى مستوى علم السياسة.  

الفضائل   اكتساب  إلى  المؤدي  الفردي  السلوك  دراسة  السعادةالأخلاق  على    وتحصيل  فرد  مجال   حدة،لكل  فإن 
 بالسعادة الفردية.       ولنبدأ الآن البحث في السياسة دراسة كيفية تحصيل السعادة للمجتمع بأسره. 

 حيث يقول الفارابي:   آخر،لذاتها لا لشيء    وأنها تٌطلبجميعاً    وآثر الخيراتإن السعادة في نظره هي الخير الأقصى  
غاية   هي  يتشوقها  "السعادة  بسعيه    وأن كل   ، ن الإنساما  ينحو  ما...  نحوها،ما  أنها كمال  على  ينحوها  وكل فإنما 

يتشوقها   كمال  أنها خير    الإنسان،   غاية  على  يتشوقها  محالة    ما،فإنما  يتشوقها لا  فهو  التي  الغايات  مؤثر لما كانت 
أن السعادة من بين الخيرات أعظمها   وقد تبينكانت السعادة أجدى الخيرات المؤثرة.    كثيرة،  مؤثرة،على أهنا خيرات  

أفضل مما لا يؤثر  لذاته، وما يؤثرأنها تؤثر لذاتها   )إذالمؤثرات أكمل كل غاية يسعى الإنسان نحوها  ومن بين خيراً،
ينفع في أن تبٌلغ به السعادة  وكل ما "السعادة هي الخير على الإطلاق.  في موضع آخر:  ويقول أيضاً . 2لغير ذاته("

عاق عن السعادة بوجه ما فهو الشر على   وكل ما   السعادة،فهو أيضاً خير لأجل ذاته لكن لأجل نفعه في    وتنٌال به
 .3الإطلاق" 

أو    القول،هذا   الأول  معنا  الثاني،سواء  مر  بما  قارناه  عامة   ،إذا  اليونانية  بالفلسفة  الفارابي  تأثر  مقدار  لنا  يوضح 
السعادة هي الغاية   وفي كون   الأسمى،في اعتبار الأخلاق سبيلاً إلى تحقيق الكمال    خاصة،  الأرسطية  والفلسفة الخلقية

 الأخلاقية المرجوة. 

غايات يطمح   وهذه الكمالات   الإنسانية، لأنها كمال من الكمالات    وهو يطلبها   السعادة،فكل إنسان إذن يطلب  
تحققت   وأنها إذا   قدراً،السعادة هي من بين الغايات أعظمها    ولما كانت غيرها.    ويؤثرها علىالإنسان إلى تحقيقها  

 

 
 
 



100 
 

بذاتها من حيث أنها الخير الأقصى   وأنها مكتفية تبين لنا أنه إنما تطلب لذاتها    غيرها،للإنسان لم يحتج لغاية أخرى  
 للإنسان. 

بهذا في    والسعادة  ليست  بعض    الثروة،المعنى  يرى  في  الناس،كما  يتوهم    ولا  باللذات كما  في  آخرون،التمتع   ولا 
إن المقصود هنا هي السعادة الحقيقية التي هي نهاية   القبيل،شيء آخر من هذا    ولا في  بعضهم،الرياسة كما يعتقد  

 . 1محمد عابد الجابري "أن الكمال مفهوم أرسطي أساسي" وهنا المفكر   الإنساني،الكمال  

الفارابي  أو    ويرى  صفاته  أو  الإنسان  أو    سلوكه، أن  للمدح  موضوعاً  يكون  ما  منها  السلوكية،  الأعمال   الذم، أي 
بالصنف الأول من أحوالها أي "التي يلحقه بها حمد   والسعادة ينالها  ولا للذم، لا يكون موضوعاً لا للمدح  ومنها ما

 .2" أو ذم

 ثلاثة:   وهذه الأحوال

 والقيام والقعود الخ.  الأعمال الجسمية أو أفعال البدن كالمشي    1

 .واللذة والفرح والغضب   الحالات الانفعالية أو كما يسميها "عوارض النفس" مثل الشهوة    2

   التمييز بالروية أو التمييز بالذهن.   3

 والذم متىالأفعال يلحقها المدح متى كانت جميلة،    وكما أن "  نجمع هذه الأحوال الثلاثة في المقولة التالية:  ويمكن أن
متى كانت على غير   ويلحقها الذم   ينبغي،كانت قبيحة فكذلك عوارض النفس يلحقها المدح متى كانت على ما  

 جميلة، . فيجب إذن بيان متى تكون الأفعال  3كان رديئاً"   والذم متى  جيّداً،المدح متى كان    والتمييز يلحقه  ينبغي،ما  
 التمييز جيداً.   ومتى يكون   ينبغي،عوارض النفس على ما    ومتى تكون 

البدنية   أفعالنا  أنفسناتكون  بها    وعوارض  ننال  بحيث  طوعاً    السعادة، جميلة  اختيارنا   واختياراً،متى كانت  لها   وكان 
تنٌال بالأفعال   والسعادة ليست "الفارابي:  حيث يقول    كلها،   وطوال حياتنا  نفعله، في كل ما    وكان ذلك   ذاتها، لأجل  

إذا فعلها طوعاً   ولا أيضاً  وباختياره، طوعاً   وقد فعلها لكن أن تكون له   الحال،الجميلة متى كانت عن الإنسان لهذه  
 .4حياته بأسره"  وفي زمان لكن أن يختار الجميل في كل ما يفعله    الأزمان، في بعض الأشياء في بعض  

 

 
 
 
 



101 
 

في كل شيء يميزه بحيث يقصد بها   وكيف يميز، ،يميزالتمييز يجب أن تكون بحيث يشعر الإنسان بما  وكذلك جودة
طوعاً   فالسعادة.  واختياراً القبيح  إرادية   ومنه  بطريقة  الصالحة  المحمودة  الأعمال  بممارسة  الفارابي  عند  السعادة  "تنٌال 

ما لا   والملكة هي   ملكة،في عمل الخيّر لأن له بالقوة خصالًا يتمكّن من تنميتها فتصبح له    والإنسان حر متواصلة.  
 .1تزول بسهولة" 

وتحديد   الإطلاق،على    وهي الخير   والسعادة،السياسة المدنية" نجد الفارابي يٌسوي بين الخير  وهو "أما في كتابه الآخر  
اعتمده  " المطلق  الخير  بأنها  نجد   عليه،السعادة"  يأخذه    وهنا  هذه   عنه،الفارابي  الفارابي: يقول    المساواة،  وحول 
فهو أيضاً خير لا لأجل ذاته لكن   وتنٌال بهينفع في أن تبٌلغ به السعادة    وكل ماالخير على الإطلاق.    والسعادة هي"

 .2عاق عن السعادة بوجه ما فهو شر على الإطلاق"  وكل ما  السعادة،لأجل نفعه في  

هو ما يساعد على السعادة   خلال هذا القول نلاحظ أن الفارابي يجعل الخير  هو من  ما يعيق عن الوصول   والشر 
 إليها. 

في بلوغ السعادة قد يكون شيئاً   والخير النافع "يقول:  حيث    والإرادة،يؤكد الفارابي على مبدأين للأخلاق هما الطبع    
وقد يعوق عن السعادة قد يكون شيئاً مما يوجد بالطبع   والشر الذي ذلك بإرادة.  وقد يكونمما هو موجود بالطبع  

 . والشروهو هنا يوافق المعلم الأول القائل بإرادة الخير .  3بإرادة"  يكون 

التي  الأجسام    والأفعال  نفس  عن  صادرة  تكون  الفارابي  عند  بالطبع  ثلاث   إن )السماوية  هي  الفارابي  عند  النفس 
(. أما الخير الإرادي )الجميل( والشر الإرادي )القبيح( ونفس الحيوان  ونفس الإنسان،  السماوية،نفوس: نفس الجسام  

الناطقة القوة  عن  صادران  افهما  خاصة  ،  هي  المعقولات    بالإنسان،لتي  إدراك  من  تمكنه  التي  بين وهي   والتمييز 
الناطقة إلى   وتنقسم القوة عند الإنسان نزوع إلى ما يفعله.    والعلوم ويقترن بها   والقبيح واكتساب الصناعات الجميل  

وهو الذي   نظري،وهو الذي يستنبط ما يجب فعله من الأفعال الإنسانية والآخر عملي أو    عملي،قسمين: أحدهما  
 والعملية منها   ومنها عملية،"والناطقة منها النظرية  الفارابي:  يقول  بالفعل،  يصير جوهراً عقلياً    النفس،يتم به جوهر  

التي  والعملية هي  أصلاً،مهيئة ومنها مروية. فالنظرية هي التي بها يحوز الإنسان علم ما ليس شأنه أن يعمله إنسان 
التي يكون   والمروية هي   والمهن،هي التي تحاز الصناعات    والمهيئة منها ة.  بها يعرف ما شأنه أن يعمله الإنسان بإراد

 

 
 
 
 



102 
 

نجد   الناطقة،للقوة  وفي تعريفهآخر  وفي موضع. 1في شيء مما ينبغي أن يعمل أو لا يعمل"   والرويةبها مأخذ الفكر 
شيئاً   ليخدم  لا  و"النظري  النظري  الجزء  ليخدم  جعل  القوة  هذه  من  العملي  الجزء  أن  على  يؤكد  بل   آخر، الفارابي 

 .2ليوصل بها إلى السعادة" 

في اللذة أو الكرامة   وتوهمها إياهاالناطقة بالسعادة الحقة    وهي جهل يذكر الفارابي أن العوامل التي تدفع المرء إلى الشر  
وحول   إليها، القصد    والحساسة في   ومساعدة المتخيلة   والسعي إليهاالمتوهمات    واشتياق هذه   وأشباه ذلك، أو النفع  

بالسعادة فينزع نحوها   الإنسان في تكميل الجزء الناطق النظري فلم يشعر  ومتى توانى"  الفكرة نجد الفارابي يقول:   هذه 
 بالنزوعية  واشتاقهاأو كرامة    التي يقصدها في حياته شيئاً آخر سوى السعادة من نافع أو لذيذ أو غلبة   ونصب الغاية

 . 3استنباط بآلات القوة النزوعية وساعدته المتخيلة والحساسة على ذلك كان الذي يحدث حينئذ شراً كله"   وروّى في

بمعنى النفس متصلة بالبدن أوثق اتصال. ولقد   وقومه ومادته،الجسم   كما مر معنا  فهي صورة الجسد    والنفس كما 
هي المحاورة التي برهن -4أوردنا هذه العلاقة بينهما حتى نبٌين أن "السعادة تقوم عند المعلم الثاني قارئ محاورة فيدون" 

 كاملاً، فتصير عقلًا    أغلالها،تحرر النفس من قيود المادة    في -سقراطفيها أفلاطون على خلود النفس بمناسبة موت  
الكمال   من  الإنسان  نفس  تصير  أن  من أي  المادة    والتخلص  بحيث أدران  المادة   وغواشيها  إلى  قوامها  في  تحتاج  لا 

 .5" و"أن تبقى على تلك الحال دائماً أبدا

يقول المعلم الثاني إنها "تبلغ ذلك بأفعال ما إرادية بعضها أفعال فكرية   القصوى؟، النفس لهذه السعادة    وكيف تصل 
بل بأفعال محدودة مقدرة   اتفقت، أفعال    وليست بأي   بدنية،   والقدماء وبعضها أفعال إلى معرفة علوم الفلاسفة    ترمي

 . وقد فرق الفارابي بين نوعين من الأفعال: 6مقدرة"  وملكات ماتحصل على هيئة ما 

وهذه عن الفضائل "  وهي تصدر   "، عليها "الأفعال الجميلة  وقد أطلق النوع الأول: أفعال تساعد في بلوغ السعادة  
 .7ذواتها بل إنما هي خيرات لأجل السعادة"  لا لأجل هي   الخيرات

 

 
 
 
 
 
 
 



103 
 

والهيئات والملكات  عليها "الشرور" و"هي الأفعال القبيحة  وقد أطلق السعادة،النوع الثاني: أفعال تعوق عن تحقيق 
 : وتأتفالسعادة تتحقق    وعلى ذلك .  1"والرذائل والخسائستكون عنها هذه الأفعال هي النقائص    التي

 والشهوات.أولاً: عن طريق الابتعاد عن الأعمال القبيحة  

 والحكمة والتعقل. ثانياً: عن طريق العقل  

التأمل   وأفلوطين في تأثر أيضاً بأفلاطون    العقلي،فهو إذن " كما تأثر بأرسطو من أن السعادة تأت عن طريق التأمل  
 .2" والتشبه باللهالزهد والاتصال و 

تكون صناعة المنطق هي أول ما ينبغي   السعادة،"التنبيه على سبيل السعادة" يرى أن سبيل الوصول إلى    وفي كتابه
إذا اقتنينا الأشياء الجميلة من أفعال   حيث يقول   بالفلسفة،لنا    وهذه تكون  وفضائل،سلوكه. فنحن ننال السعادة 

قنية   وكانت الأشياء   قنٌية،"لما كانت السعادات إنما ننالها متى كانت الأشياء الجميلة  الفارابي:   لنا  الجميلة إنما تصير 
السعادة"   الفلسفة، بصناعة   تنال  بها  التي  هي  الفلسفة  تكون  أن  ضرورة  التي 3فلازم  بالفلسفة  السعادة  ننال  إذن   .

بجودة   عن    التمييز،ننالها  وتمييزه  الصواب  على إدراك  الذهن  قوة  بحسب  تكون  تحصل   الخطأ، التي  إنما  الذهن  "وقوة 
على ما هو باطل أنه باطل بتيقن فنتجنبه    وبها نقف فنعتقده،متى كانت لنا قوة بها نقف على الحق إنه حق بتيقن 

. لأن المنطق هو العلم الذي به نميّز الخطأ الذي يظٌنّ 4نستفيد هذه القوة تسمى صناعة المنطق"   .... والصناعة التي
 يظٌنّ به أنه خطأ.  والصواب الذيبه أنه صواب  

تكون الفضائل    وبهذا  الغاية من  هي  التي  الجميلةالسعادة  المنطق.   والأفعال  صناعة  على  تقوم  التي  بالحكمة  مرتبطة 
 زوايا:. فالفارابي "ينظر إلى العقل من أربعة  والحصول عليهاالعقل ذا أهمية رئيسة في الوصول إلى السعادة    وهذا يجعل

 .5"والسياسيةالزاوية الأخلاقية    والرابعة،  الطبيعة،ما بعد   والثالثة،  الكوني، النظام    والثانية،  الإنسانية،المعرفة    الأولى،

 

 
 
 
 
 

 



104 
 

في كتابه الدنيا    أما  الحياة  في  تكون  إنما  السعادة  أن  على  يؤكد  الفارابي  نجد  السعادة"  معاً،"تحصيل  ولا   والأخرى 
وفي "الأشياء الإنسانية التي إذا حصلت في الأمم    فهو يقول:  الجسد،على الحياة الدنيا حين تكون النفس في    تقتصر

 .1في الحياة الأخرى"   والسعادة القصوى   الأولى،المدن حصلت لهم بها السعادة الدنيا في الحياة    أهل

تعريفه للعلم المدني   وفي معرض  الأول، هذه الفكرة في موضعين مختلفين في كاتبه "الملة". ففي الموضع    ويكرر نفس 
إذا استٌعملت في المدن أو الأمم عمرت بها مساكنهم ونال بها   والأخلاق والملكات التي"ثم يميّز السير  يقول:  نجده  

الدنيا   الحياة  هذه  الخيرات في  القصوىأهلها  فيقول    والسعادة  الثاني  الموضع  أما  الأخرى".  الحياة  تتم فيه:  في  "حتى 
السعادة   والمدن إلى لأجل ذلك جماعات الأمم    وإستئهاله ليصلالخيرات الإرادية في كل واحدة من المدن بحسب رتبته  

 .2" والحياة الآخرةفي هذه الحياة  

والآخرة   قليل،آثار عقيدته الإسلامية عليه. فسعادة الحياة الدنيا متاعها    وأخروية يعكس إلى دنيوية    وتقسيم السعادة
تدرج إلى السعادة العليا التي تنالها   وإنما هي  نفسها،   هما يكن كمالها   ليست غايتها في    الأرضية فالمدينة    وأبقى،   خير 

درجتها في  وكلما زادت  العقلي،  وتدخل العالم "فالنفوس الخيرة العارفة هي التي تبقى    الآخر، النفوس الزكية في العالم 
 .3من السعادة في الحياة الأخرى"   وزاد حظهاهذه الحياة علا مقامها بعد الموت    والفضيلة في المعرفة  

حتى   للسياسة،: لقد ذكرنا سابقاً أن الفارابي يجعل الأخلاق فرعاً عند الفارابي وعلاقتها بالسعادةالمدينة الفاضلة  
عنده فلسفة أخلاقية   وتكون السياسةأن هناك من يؤكد على أن "المحتوى الأخلاقي هو الغالب في فلسفة الفارابي  

والسياسة الأخلاق    إن غايةيمكننا القول    وهو السعادة،  موضوعنا، على    وإذا حافظنا.  4علماً مستقلا"   من كونها أكثر  
إذا هو اقتصر على مجهوده الفردي في تقويم نفسه    واحدة،  وإتباع طريق من حيث استحالة بلوغ الإنسان السعادة 

به الدين قد يظل مجرد شعارات جوفاء إن لم  وما يأمرفما تنهى عنه الأخلاق  وأوامر الدين، ونواهي الأخلاقالخير 
 تعاضده تنظيمات سياسية. 

أخذها   وهي فكرة  غيره،محتجاً إلى    وولد بطبعهأن الإنسان    ويرى الفارابي  المجتمع، الفرد مرتبطة بسعادة    ولهذا فسعادة
وكل "فيها:  نورد عبارة الفارابي التالية التي يقول    ولتأكيد ذلك  الثاني، أشرنا إليها في الفصل    وأرسطو،عن أفلاطون  

إلى أشياء كثيرة لا يمكنه أن يقوم بها  كمالاته، يبلغ أفضل   وفي أن قوامه،من الناس مفطور على أنه محتاج في   واحد 
هو   إليه.    وحده،كلها  يحتاج  مما  بشيء  منهم  واحد  له كل  يقوم  قوم  إلى  يحتج  واحد بل  بهذه   وكل  واحد  من كل 

 

 
 
 
 



105 
 

إلا باجتماعات جماعة   الطبيعية، الذي لأجله جعلت الفطرة    الكمال، الحال. فلذلك لا يمكن أن يكون الإنسان ينال  
مما يقوم به جملة الجماعة لكل   فيجتمع،   قوامه،يقوم كل واحد لكل واحد ببعض ما يحتاج إليه في    متعاونين، كثيرة  
 .  1يبلغ الكمال"   وفي أن جميع ما يحتاج إليه في قوامه    واحد،

أتينا بهذه المقولة من كلام   مستحيلة دون السعادة    الفيلسوف، لقد   الجماعية،حتى نثبت أن السعادة الفردية عنده 
الاجتماع وسيلة لا غاية. أما الغاية فهي بلوغ الكمال الذي   ومنه يكونبالاجتماع بغيره    وكماله مرهونةأي سعادته  

. وهذا يفضي بنا إلى البحث عن أفضل 2في الحياة الأخرى"   والسعادة القصوىبه تكون "السعادة في الحياة الأولى  
غايات   طريقها  عن  تتحقق  التي  الإنساني  الاجتماع  السعادة  الإنسان،أنواع  المدينة وهي  عن  الحديث  قبل  لكن   .

 يجدر بنا التعرف على أنواع الاجتماعات الإنسانية لديه.  عنده ومضاداتها،الفاضلة 

 عظمى،   وهي:  والكاملة ثلاثة)الناقصة(.    وغير الكاملةيقسم الفارابي الاجتماعات الإنسانية لديه إلى نوعين: الكاملة  
. أما . أو اجتماع الجماعة كلها في المعمورة3" وتتعاون "هي جماعة أمم كثيرة تجتمع  :  . فالعظمىوصغرى  ووسطى، 

 تماع أهل المدينة في جزء من مسكن أمة"                                   اجأما الصغرى هي "  المعمورة، الوسطى فهي اجتماع أمة في جزء من  

الإنسانية     الاجتماعات  عن  غير    الكاملة، هذا  الإنسانية  الاجتماعات  عن  ثلاثة   الكاملة، أما  الأخرى  هي  فتعد 
 أنواع: 

   اجتماع أهل القرية أو اجتماع أهل المحلة   1

   اجتماع في سكّة أي طريق  2

 أصغر هذه الاجتماعات   وهو يعٌدّ   منزل،  اجتماع في   3

نعود الآن إلى التعرف على أفضل المدن التي تقود   موجز،بشكل    الإنسانية،بعد التعرف على تراتبية الاجتماعات  
فالمدينة هي   الكاملة، هي مرحلة الكمال الأولى التي يجب أن تمرّ بها الاجتماعات    ولهذا فالمدينة  السعادة، إلى تحقيق  

الأفضل   الأرفع،الخير  ما  والكمال  فهو    وكل  اجتماعات  من  بلوغ    ناقص،دونها  هو  المدينة  ولذلك هدف  الخير، 
 وتريد التعاون  الخير، أما المدينة التي تقصد    الهلاك،   ويكون مصيرهاالتي تحوّر غايتها إلى الشر مثلاً تنحرف    فالمدينة

 

 
 
 
 



106 
 

إلى   المدينة    السعادة، للوصول  هي  فقط  القائم  الفاضلة، هذه  لنيل    واجتماعها  التعاون  وحده   السعادة،على  هو 
 الاجتماع الفاضل. 

المدن   فهي  الغاية  هذه  تحقق  لا  التي  الأخرى  المدن  الفاضلة    المضادةأما  فهيللمدينة  غير    وبالتالي   فاضلة،مدن 
 على هذه المدن نعد تعرفنا أولا على المدينة الفاضلة.   وسنعود للتعرف 

تلائم  التي  الخاصة  وظيفته  فيه  فرد  يؤدي كل  راقٍ  إنساني  لمجتمع  نموذج  هي  الفارابي  ينشدها  التي  الفاضلة  المدينة 
يقول   وحفظها، تتعاون أعضاؤه في سبيل الحياة    الصحيح،حيث يشبه الفارابي المدينة الفاضلة بالبدن التام    كفاياته، 

الفطرة    مختلفة، البدن أعضاؤه    وكما أن"الفارابي:   عضو  والقوى،متفاضلة  القلب... كذلك   وفيها  هو  رئيس  واحد 
مختلفة    المدينة، إنسان   الهيئات،  متفاضلة  الفطرة، أجزاؤها  تقرب  رئيس،هو    وفيها  الرئيس"  وآخرون  من  . 1مرتبتهم 

على حين أن أجزاء المدينة     طبيعية،والهيئات التي لها هي قوى    طبيعية،أعضاء البدن    والبدن أنالمدينة    والفرق بين
طبيعيين أفعالهم  ،  وأن كانوا  بها  يعقلون  التي  والملكات  الهيئات  التشبيه    للمدينة، فإن  هذا  إرادية.  بل  طبيعية  ليست 

 مقتبس من "جمهورية" أفلاطون.                                       

وهو   الوجود، يتأثر بموقفه من النظام الكلي الذي يشمل  عموماً "   ولفكره السياسي تنظير الفارابي للمدينة الفاضلة       
الذي   وسادها النظامالوجود    تكوينها،في    ناظرت،إذ أن المدينة لديه لا تكون فاضلة إلاّ إذا    الوجود،نظام واجب  
عينه"  الأول  2يسوده  من  تبتدئ  التي  الطبيعية  الموجودات  بمراتب  شبيهة  الفارابي  عند  المدينة  أن  بمعنى  إلى.   وتنتهي 

بارتباط الموجودات المختلفة   وائتلافها شبيهاً   ويكون ارتباطها   الهواء(،  النار،   الماء،   والأسطقسات )التراب،المادة الأولى  
ثم لا تزال مراتب   الموجودات،كما " أن مدبر تلك المدينة شبيه بالسبب الأول الذي به وجود سائر    ببعض،بعضها  

أن تنتهي الموجودات الممكنة التي لا رئاسة لها   ومرؤوساً إلىفتكون كل واحدة منها رئيساً    قليلاً،الموجودات تنحط  
 .3والأسطقسات" الأولى    وهي المادة   غيرها،   وتوجد لأجل بل هي خادمة    أصلاً،

الإنسان يحتاج إلى أبناء جنسه    وإذا كنا  ذكرنا أن  هذا   مجتمع،  ويعيش في قد  فطرية    وأن   وطبيعية،الاحتياج مسألة 
المجتمع   فيها  ينتظم  التي  الكيفية  ليست لكن  طبيعية، تلقائية    ويساس  هو   ولا  تنظيم    وإنما  إلى  شخصبحاجة   وإلى 

 الرئيس.   وذلك هو  النظام، يتدخل كي يسبغ عليه  

 

 
 
 



107 
 

هذا المدينة    وعلى  رئيس  يكون  فيما    الفاضلة، المنوال  أجزائها  قوم   يخصه،هو أكمل   ويرأسون  منه،مرؤوسون    ودونه 
بنظرآخرين.    بدورهم الفعّال  والرئيس  العقل  فيه  حلّ  الذي  الإنسان  "هو  يدل.   "1الفارابي  "  وهذا  رئيس على  أن 

 فقط، المدينة الفاضلة الذي تصوره الفارابي مختلف عن الحاكم الفيلسوف الذي تصوره أفلاطون لأنه ليس فيلسوفاً  
 . وربهلأنه نقطة الاتصال بين العبد   الإسلامية، وهذه تقربه من التعاليم    ،2وإنما هو نبي يوحى إليه" 

 فالخسيس،متفاوتة في العمل من الشريف إلى البسيط    القلب، حسب غرض    الطبيعية،الأعضاء بأفعالها    وكما تقوم
إذ يقوم الأعضاء بأفعالهم الإرادية المتباينة    المدينة،هكذا الحال في    سهولته، تبعاً لشرف الموضوع أو قلة غنائه أو فرط  

 متفاوتة من حيث الرئاسة أو الخدمة.   ويكونون درجات   وإرشاده وتوجيهه، الرئيس   والضعة وفق مقصدفي السمو  

 الفاضلة؟ فما هي الصفات التي يجب أن يتحلى بها رئيس المدينة    المدينة،هذا هو مركز الرئيس من    وإذن كان 

بالفطرة   يكون  أن  أولهما  عامين:  شرطين  المدينة  مٌعداً لرئيس  معينة   وثانيهما،  للرئاسة،   والطبع  خصالاً  يكتسب  أن 
أي تكون له   عليها،معداً بالفطرة للرئاسة إذا اجتمعت فيه "اثنتا عشرة شرطاً" يكون قد فطر    وإنما يكون بالإرادة.  

 يكون:   وهي أن   يكتسب،  وليس مما   طبيعية،

 .سليم الجسم  الأعضاء،   تام    1

 والتصور.   جيد الفهم    2

 .   جيد الحفظ الأخير بقلم  3

 .   جيد الفطنة ذكياً   4

 .   حسن العبارة ليس في لسانه عيب  5

 .  محباً للتعليم  6

 والملبوس والمنكوح.   غير شره على المأكول    7

 وأهله.   محباً للصدق    8

 .   كبير النفس محباً للكرامة  9

 

 
 
 



108 
 

 .   غير مهتم بأعراض الدنيا كالمال  10

 . مبغضاً للجور بالطبع  بالطبع،  محبا للعدل    11

 .   قوي العزيمة  12

هناك شروط أخرى يشترطها فيمن يكون سبيله   بالطبع،هذه الخصال التي يجب أن تكون في الرئيس    وإلى جانب
 : وهيإلى الرئاسة  

 . فيقف على كل فعل يمكن أن يبلغ به السعادة  الفعال،   أن تكون نفسه كاملة متحدة بالعقل    1"  

 .   أن تكون له قدرة بلسانه على جودة التخيل بالقوة لكل ما يعمله  2

 . جودة الإرشاد إلى السعادة  وقدرة على     3

 .   إلى الأعمال التي بها تبلغ السعادة  4

 .1له مع ذلك جودة ثبات ببدنه لمباشرة الجزئيات"  وأن يكون     5

يوجد من فٌطر   ولذلك لا نادر، لكن الفارابي يلاحظ أن اجتماع هذه الخصال كلها في شخص واحد أمر عسير أو  
 على هذه الفطرة إلا الواحد بعد الواحد من الناس. 

والقول في قيام مدن فاسدة شريرة في الرأي    ويتجلى ذلك  للهلاك،الحكمة من الرياسة تعرضت المدينة    وإذا فقدت
 والمدينة الفاسقة،   الجاهلة، خمس وهي: المدينة    وهذه المضادات  "، الفارابي "مضادات المدينة الفاضلة  والعمل يسميها 

 .والنوابت  والمدينة الضالة،  والمدينة المتبدلة،

الجاهلة:      1 السعادة    المدينة  أهلها  يعرف  لم  "التي  خطرت وهي  أرٌشدوا  ببالهم،  ولا  يقيموها    وإن  فلم  ولم إليها 
من الخيرات بعض هذه التي هي مظنونة في الظاهر أنها خيرات من التي تظن أنها هي الغايات   وإنما عرفوا  يعتقدوها، 

فكل   ومعظماً، مكرماً    وأن يكون  هواه،مٌخلّى    وأن يكن  والتمتع باللذات،  واليسار،  الأبدان،  وهي سلامة  الحياة،في  
 الجاهلية بدورها إلى عدة مدن:   ،وتنقسم المدينة2واحدة من هذه سعادة عند أهل الجاهلية" 

والمشروب والملبوس من المأكول    الأبدان،قصد أهلها الاقتصار على الضروري مما به قوام    وهي التيأ   المدينة الضرورية:  
 استفادتها.  والتعاون على  والمنكوح،

 

 
 



109 
 

 آخر، باليسار في شيء   ولا ينتفعون   والثروة، قصد أهلها أن يتعاونوا على بلوغ اليسار  وهي التيب   المدينة المبدّلة: 
 . لكن على أن اليسار هو الغاية في الحياة

من المحسوس   والمشروب وبالجملة اللذة قصد أهلها التمتع باللذة من المأكول    وهي التي:  والشقاوةج   مدينة الخسة  
 .نحو ومن كل وجه    واللعب بكل  وإيثار الهزل  والمتخيل،

قصد أهلها على أن يتعاونوا على أن يصيروا مكرمين ممدوحين مذكورين مشهورين بين  وهي التيد   مدينة الكرامة: 
 الأمم. 

التغلب:   مدينة  التي ه    القاهرين    وهي  يكونوا  أن  أهلها  يقهرهم    لغيرهم، قصد  أن   ويكون كدهم   غيرهم،الممتنعين 
 اللذة التي تنالهم من الغلبة فقط.

المدينة   التي   الجماعية: و    شيء   وهي  في  هواه  يمنع  يشاء لا  ما  منهم  واحد  يعمل كل  أحراراً  يكونوا  أن  أهلها  قصد 
 .1أصلاً " 

بمعنى أنها تعرف   ،"أفعال أهلها كأفعال أهل المدن الجاهلية  الفاضلة، "آراؤها الآراء    وهي التي  الفاسدة:المدينة       2
 أفعال المدن الجاهلة.  ولكنها تفعل والسعادة والعقول،علوم المدينة في الله  

غير أنها تبدلت فدخلت  وأفعالها، القديم آراء المدينة الفاضلة    وأفعالها في فهي "التي كانت آراؤها    المتبدلة:  المدينة    3
 . 2إلى غير تلك"  واستحالت أفعالها   تلك،فيها آراء غير  

المدينة    4 "  الضالة:    الدنيا  وهي  الحياة  هذه  بعد  بالسعادة  تقر  في بذلك    ولكنها كفرت التي كانت  الله     واعتقدت 
الثواني  وجل  عز   العقل  وفي  "   وفي  فاسدة  آراء  رئيسها3الفعّال  يوحى    ،ويكون  أنه  أوهم  الغرور   إليه، ممن  فيستعمل 

 . والخداع والتمويه

يقول عنهم   المجتمع،عن أناس يضرون    وهم عبارة  المدن، من    وفي غيرهافي المدن الفاضلة    وهذه توجد  النوابت:     5
ثم البهيميون   ،4في المدن منزلتهم فيها منزلة الشيلم من الحنطة أو الشوك النابت فيها بين الزرع"   الفارابي "فإن النوابت

البهائم الوحشية   وبعضهم مثل "يكون بعضهم على مثال ما عليه البهائم الإنسية    بل  مدنيين،   وهم ليسوا  الناس، من  

 

 
 
 
 
 



110 
 

في شيء من المدن  وانتٌفع بهأن يجروا مجرى البهائم: فمن كان إنسياً    وهؤلاء ينبغيالبهائم الوحشية...    وبعضهم مثل 
واستٌعملترٌك   البهيمة.    واستٌعبد  تٌستعمل  بسائر   ومن كان كما  يعٌمل  ما  به  عٌمل  ضاراً  أو كان  به  ينتفع  لا  منهم 

 .1الحيوانات الضارة"

عند   بالسعادة  الفاضلة  المدينة  علاقة  عنصر  إلى  التطرق  خلال  نرمي إليه من  الذي كنا  الهدف  هو أن   الفارابي، أن 
التي   السعادة، الغاية القصوى التي كان يرمي إليها المعلم الأول ليست السياسة في حد ذاتها بقدر ما كانت تحصيل  

 كانت شغله الشاغل في كل مؤلفاته تقريباً. 

 العنصر، فإننا سنلاحظ في هذا    الفلسفية،إذا كنا قد أكدنا على أن تحصيل السعادة كانت محور اهتماماته    الفضيلة: 
الذي  الفضلة    وهو  إلى  فيه  تحصيلها،سنتطرق  وكيفية  من   وأنواعها  المتعلقة    وغيرها  أن   بها،القضايا  سنلاحظ  قلت 

تبرز أهمية التعرف على "الفضيلة" التي أولى   ومن هنا ممارسة الفضيلة ما هي إلا طريق في الحقيقة لتحصيل السعادة.  
صٌلب المباحث الأخلاقية   وأنواعها منبحيث يعٌتبر البحث في الفضيلة    مؤلفاته،لها المعلم الثاني عناية بالغة في عدد من  

 عند الفارابي. 

ملاحظة تستوقفنا هي أننا لا نجد تعريفاً محدداً    الفارابي، إذا بدأنا بتعريف الفضيلة عند   أول   وكل ما   للفضيلة، فإن 
من   مجموعة  في  متناثرة  أقوال  هو  هذه    مؤلفاته، نجده  بين  رابط  نجد  أن  سنحاول  نقدم   الأقوال،لكننا  تعريفاً   ومنه 

 . وتصوراً للفضيلة

المدنّي( يرى أن "الغرض في الفضيلة واحد هو الخير الذي يراد لنفسه   )فصول  ويسمى أيضاً في كتابه "فصول منتزعة"  
 .2لا لشيء آخر غيره" 

 . والقبيحكما ارتبطت الرذيلة بفعل الشر    والجميل،الفضيلة بفعل الخير    ولذا ارتبطت 

هذا هذا    ونفس  من  آخر  موضع  الفضيلة في  تحمله  نقرأ للفارابي ما    الكتاب،المعنى  النفسانية  يلي:  حيث  "الهيئات 
الخيرات   الإنسان  يفعل  بها  الجميلةالتي  هي    والأفعال  بها  الفضائل،التي  الشرور    والتي  القبيحةيفعل  هي   والأفعال 

هذين.  3"والنقائصالرذائل   الفارابي    ومن  تأثر  مدى  نكتشف  الفضيلة   بأرسطو،المقولتين  أن  الآخر  هو  يرى  الذي 

 

 
 
 



111 
 

 السعادة، طلبنا الفضيلة لذاتها فإننا "مع ذلك نرغب فيها أيضاً من أجل    وأننا مهما   السعادة، هي خير يراد به بلوغ  
 .  1عام من أجل أي شيء كان سواها"   ولا بوجه   المزايا،في حين أنه لا يمكن أن يبغي السعادة لا من أجل هذه  

استعار  قد  نجده  فإننا  السعادة"  على  التنبيه   " في كتابه  العدل"    أما  الوسط  وكمال "يقول:  فهو    الأرسطية،"نظرية 
 تكتسب،تكن فينبغي أن    ومتى لمفينبغي أن تحفظ    حاصلة،الصحة متى كانت    وكما أن  الصحة،في بدنه هو    الإنسان 
فإن الطعام متى كان متوسطاً حصلت   التوسط،الأمور التي بها تحصل الصحة إنما تحصل متى كانت بحال    وكما أن

. 2متوسطة حصّلت الخلق الجميل"   متى كانت كذلك الأفعال    القوة،حصلت به    كان متوسطاً   والتعب متى  الصحة، به  
هذا   من  نفهمها  الفارابي كما  عند  الفضيلة  الوسط    القول،أن  اختيار  ملكة  الوسط   العدل،هي  هو  ليس  بمعنى 

تقدمنا   الأفعال،"متى أردنا الوقوف على المقدار الذي هو توسط في    وهولأن الوسط العدل يحدد المعيار    الحسابي،
أجله   وما من الفعل    وما به الفعل    وما من الفعل    ومن إليه الفعل    ومن منه فيه الفعل    والمكان الذيفعرفنا زمان الفعل  

الفعل،  الفعل  وله  من    وجعلنا  واحد  المتوسط"  هذه، على مقدار كل  الفعل  أصبنا  قد  نكون  استعار 3فحينئذ  . لقد 
 على ذلك كما تعرفنا    آخر،من شخص إلى   والذي يختلف   العدل، الفارابي من أرسطو المعيار الذي به نحدد الوسط  

 في الفصل الثاني. 

عند   الفضيلة  ماهية  حددنا  أن  تقسيمه    الفارابي،بعد  إلى  التقسيم  للفضائل،ننتقل  عبارته    وهذا  "أن التالية:  توجزه 
الأمم   في  حصلت  إذا  التي  الجميلة  الإنسانية  أهلالأشياء  الأولى   وفي  الحياة  في  الدنيا  السعادة  لهم  حصلت  المدن 

القصوى الفضائل    والسعادة  أجناس:  أربعة  الأخرى  الحياة  الفكرية،  النظرية،في  الخلقية،   والفضائل   والفضائل 
العملية الفضائل أربعة    ،4" والصناعات  مرتبة  أنواع، إن  معرفة   وهي  خصائصها  أهم  التي  بالفضائل  يبدأ  تنازلياً  ترتيباً 

 : وهيثم تنتهي بالصناعات العملية    بذاته،واجب الوجود  

الأولى أو المبادئ الأولية للمعرفة كمبادئ الهندسة. و"هي العلوم منها ما لا يحصل   وهي العلوم  الفضائل النظرية:    1
النفس   المركوزة في الأول    وهي العلوم  حصلت،   ومن أينكيف    ولا يدريللإنسان منذ أول أمره من حيث لا يشعر  

يمكن  غيرها إلا    ولا  ما   بواسطتها،تحصيل  بتأمل    ومنها  فحص يحصل  وعن   وعن  ،وبالجملة 5وتعلم" تعليم    واستنباط 
 العلم بالأشياء علماً نظرياً من حيث هي موجودات لا من حيث منفعتها العملية.   فهي

 

 
 
 
 
 



112 
 

 فاضلة، وهي "التي تستنبط ما هو أنفع في غاية ما    وثيق،ترتبط هذه بالفضائل النظرية بشكل    الفكرية:  الفضائل    2
على الأرجح وهي ". 1الفكرية التي يستنبط بها ما هو أنفع في غاية هي الشر فليست هي فضيلة فكرية"  وأما القوة 

 .2"والاقتصاد وفن الحربعلوم السياسة  

 للإنسان، بمعنى تهتم بالبحث في السلوك الأخلاقي    والخير،تنظر في عمل الحق    وهذه الفضائل  الخلقية:  الفضائل    3
 يتحقق كمالها متى كانت قوتها قوة الفضائل كلها.   وهي التي

الأنواع بعضها    وهذه  مرتبطة  تابعة    ببعض،الثلاثة  الفكرية  الفكرية  للنظرية،فالفضيلة  تستنبط   والفضيلة  التي  هي 
 الفضيلة الخلقية. 

اكتساب الفنون العملية    العملية:(  )الصناعات   الفضائل    4 حصولها "بطريقتين:   المعروفة،هي التي يراد بها  ويكون 
.. تاماً  تمكيناً  والملكات  الأفعال  هذه  النفس  في  تمكّن  التي  الانفعالية  والأقاويل  الإقناعية  بالأقاويل  والطريقة أحدهما 

لا ينهضون للصواب من  والأمم الذينمع المتمردين المعتاصين من أهل المدن    وتلك تستعمل  الإكراه،طريق    الأخرى 
 .3تلقاء أنفسهم"

 من الصعيد النظري إلى الصعيد العملي.  ونقل الفضيلة  للخير، الفضائل العملية عند الفارابي هي الممارسة الفعلية 

بتعليم    وتحصيل الفضائل في الأمم يكون بطريقتين أوّليتين:  فالتعليم هو إيجاد الفضائل النظرية في وتأدب "المختلفة 
هو  والمدن،الأمم   الخلقية    والتأديب  الفضائل  إيجاد  العملية طريقة  الأمم"   والصناعات  فرقان .  4في  التعليم   وثمة  بين 

والتعليم  إلى إيجاد الفضائل الخلقية.    والتأديب يرمي الفارابي: التعليم يرمي إلى إيجاد الفضائل النظرية    والتأديب بنظر
"يحاول أن يعمم نظرية أرسطو في  إن الفارابي  ويمكننا القول. والفعلبالقول فقط بينما التأديب يكون بالقول  يكون 

 . 5الفضائل الأخلاقية على سائر أجناس الفضائل"

"فالنطقية هي فضائل الجزء الناطق من   ونطقيّة، حيث يقسمها إلى فضيلة خلقية  لديه،آخر للفضيلة   وهناك تقسيم
الفهمالحكمة   وجودة  والذكاء  والكيس  هي .  والعقل  العفّة    والخلقية  مثل  النزوعيّ  الجزء  والسخاء فضائل  والشجاعة 

إدراك   وتمكنه من   بالإنسان،خاصة    الذكر،كما سلف    وهي،. إذن الفضيلة النطقية متعلقة بالقوة الناطقة  6" والعدالة

 

 
 
 
 
 
 



113 
 

. أما الفضيلة الخلقيّة فهي مرتبطة بالقوة النزوعية وهي "التي بها يطلب الإنسان والقبيحالجميل    والتمييز بينالمعقولات  
يهرب    الشيء، أو  منه، أو  أو  يكرهه،  ويشتاقه  تكونيتجنبه    ويؤثره  والخوف البغضة    وبها  والعداوة  والصداقة  والمحبة 

 .1النفس"  والأمن والغضب والرضا والشهوة والرحمة وسائر عوارض

على   الفضيلة النطقية فقائمة  مرتبطة بالإرادة أما  لأن الاختيار   الاختيار، من هذا القول ندرك بأن الفضيلة الخلقية 
 . والرويةيقوم على التفكير  

لكن الفضائل منها ما هي كائنة بالطبع ومنها   السعادة، لقد ذكرنا آنفاً أن الفضائل طريق    علاقة الفضيلة بالإرادة: 
"والسعادة ليست تنال قوله:  وهذا نلمسه من    الأخلاق،فحرية الإرادة عند الفارابي هي دعامة    بالإرادة،ما هي كائنة  

. فحرية الإرادة 2"وباختيارهطوعاً    وقد فعلهالكن أن تكون له    الحال،  الإنسان لهذهمتى كانت عن    الجميلة،بالأفعال  
 شرط لتحقيق السعادة. 

الأخلاقي. فالإرادة قائمة   ويربطهما بالفعل   والاختيار، فيفرق بين الإرادة    الإرادي، ويتعمق الفارابي في شرح العمل  
الإحساس   من  نوع  الرويةّ    والتخيل،على  عن  ناجم  الاختيار  الفارابي:  والنطق،بينما  هذه   يقول  تحصل  "فعندما 

وشوق   عقله، بعض ما    ونزوع إلى  الاستنباط،  وتشوق إلى  وذكر،  وروية، تأمل،المعقولات للإنسان يحدث له بالطبع  
بعض   إليه هو    والنزوع إلى  كراهيته،أو    يستنبطه،ما    وإلى  بالجملة  أدركه  عن   الإرادة،ما  أو  روية  عن  ذلك  فإن كان 

ر أما النزوع عن إحساس أو تخيل فهو أيضاً في سائ  خاصة،في الإنسان    وهذا يوجد   الاختيار، نطق في الجملة سمي  
الحس   ورغبة يبعثهما   وليدة شوقالأولى    ويرى أن  والاختيار،. فالمعلم الثاني يفرق تفريقاً واضحا بين الإرادة  3الحيوان" 

بالإرادة   وكأنه يهبط  الإنسان،على   وهو مقصور  وتدبر،غي حين أن الاختيار لا يكون أغلى وليد تفكير    والتخيل،
التفرقة هو محاولة جعل الاختيار أساساً للفعل  وسبب هذهأن تعزى إلى الحيوان.   وبذلك يمكن  النزوع،إلى مستوى 

 .والحيوان بينما الإرادة شاملة للإنسان    الإنسان، لأنه مقصور على   الأخلاقي،

أحرار    وفي كتابه إلى  أخلاقهم  بحسب  الناس  الفارابي  يقسم  السعادة"  على  وعبيد، "التنبيه  جودة   وبهيميين  بحسب 
قوة   تفكيرهم، على الأخذ بما يوجبه تفكيرهم. فالإنسان الحر هو الذي يكون تفكيره    ومدى   ورويته جيدةعزيمتهم 

الفكر    ويكون له جودة  الذي ليس لديه  الإنسان  تفكيره. أما  عليه  يمليه  بما  الأخذ  يمكنه من  العزيمة ما  قوةمن   ولا 

 

 
 
 



114 
 

البهيمي.   الإنسان  نسميه  أن  عادتنا  "ففي  الروية    ومن كانتالعزيمة  جودة  قوة    فقط، له  العبد   العزيمة،دون  سميّناه 
 .1بالطبع" 

الفضيلة بالعادة:   مؤلفاته  علاقة  من  في كثير  الفارابي  "فصول   الأخلاقية،يؤكد  ففي كتابه  ممارسة.  الأخلاق  أن 
الفضائل   أن  "على  يؤكد  الخلقيةمنتزعة"  تحصل    والرذائل  في إنّما  ذلك   وتتمكّن  عن  الكائنة  الأفعال  بتكرير  النفس 

 الفضيلة،كان الذي يحصل لنا هو    ،. فإن كانت تلك الأفعال خيراتواعتيادنا عليهاالخلق مراراً كثيرة في زمان مّا  
فإنا بتكريرنا أفعال ،  على مثال ما عليه الصناعات مثل الكتابة  ،كان الذي يحصل لنا هو الرذيلة  شروراً،وإن كانت  

فإن كان ما نكرّره ونتعوّده من أفعال الكتابة  ،الكتابة مراراً كثيرة واعتيادنا لها تحصل لنا صناعة الكتابة وتتمكن فينا
أتينا بهذه الفقرة حتى نوضح   ،2أفعال جيّدة تمكّنت فينا كتابة جيّدة"   وإن كانت  سوءٍ،نا كتابة  يتمكّنت ف  رديةّ،عال  أف

فيكتسب جميلا أو يحصل   خٌلق،أنه يمكن للإنسان أن ينتقل بالإرادة من خٌلق إلى    فيه، موقف الفارابي الذي يؤكد  
 والأخلاق المحمودة.  وبأوقات متفاوتة  ولمدة طويلة،   مراراً،ذلك الاعتياد أي بتكرار فعل الشيء الواحد    ويتم له   قبيحاً،

لا   أيضاً، هكذا الأخلاق    والمران، أو المذمومة تستفاد كالصناعات. فكما أن الحذق في الكتابة لا يحصل إلا بالعادة  
 . وأسلفنا الذكرتكتسب إلا بالممارسة كما سبق  

ذلك "هو ما تراه يحدث   ودليله في   والعادة، "التنبيه على السعادة" فيحاول إثبات العلاقة بين الفضيلة    أما في كتابه
 .3فإن أصحاب السياسات إنما يجعلون أهل المدن أخياراً بما يعوّدونهم من أفعال الخير"   المدن، في  

يطلب   وكل جزء   وجزء عاقل،يحذو الفارابي حذو أرسطو في تقسيم النفس إلى جزء حسي    موقف الفارابي من اللذة: 
يتبع المفهوم مثل   ومنه ما   مشموم، مثل اللذات التابعة لمسموع أو منظور أو    المحسوس، لذاته. "فاللذات منها ما يتبع  

هو أن الفارابي مثل  هذا،. فما يمكننا ملاحظته من  4ذلك" والتسلط والغلبة والعلم وما أشبهاللذات التابعة للرياسة 
"عائقة عن أعظم ما ولكنها سريعة الزوال  وقريبة المنال،فاللذات الجسدية سهلة المعرفة  اللذات،أرسطو يعدد أنواع 

السعادة"  به  طويلة   ،5تنال  لكنها  المنال  بعيدة  فهي  )الفكرية(  العقلية  اللذات  أما  أقرب.  الحيوان  بهيمية  إلى  فهي 
 ومنه يكون  فيه،جانب    وهو أشرف   الإنسان، يجب السعي وراءها لأنها متعلقة بالجانب العاقل من    وهي التي  الأمد، 

 

 
 
 
 
 



115 
 

أي   الأقصى  الإنسان  لخير  المطابق  الفعل  هو  فضيلة    لسعادته،التعقل  هي  إذن  أسمى   الإنسان، فالحكمة  هي  بل 
 جعلا الفضيلة على رأس الفضائل.  وأفلاطون اللذينالأخيرة تعكس تأثر الفارابي بسقراط    وهذه الفكرة فضائله.  

"إذ أنه لما كانت السعادات إنما ننالها متى   أن القوة التي تساعد على التمييز بين اللذتين هي الفلسفة   والفارابي يرى 
فلازم ضرورة أن تكون الفلسفة   الفلسفة،الجميلة إنما تصير قنية بصناعة    وكانت الأشياء   قنية،كانت الأشياء الجميلة  

 التأمل العقلي.   وهي لذة السعادة تنال بأشرف لذة    وعليه فإن  ،1هي التي بها تنال السعادة" 

هو أنه رغم أن الفلسفة الخلقية الفارابية ترجع بجذورها إلى الفلسفة اليونانية   ، ه المحاضرةما نلاحظه في ختام هذ  خاتمة:
الأرسطيةعامة   مهم    خاصة،  والفلسفة  شيء  على  التأكيد  من  يمنعنا  لا  هذا  أن لكن  الثقافي   وهو  انتمائه  بصمات 

 .                                                             وواضح والديني جلي

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 .312الفارابي، التنبيه على السعادة، ص  -1



116 
 

 بين التأثير اليوناني والشريعة الإسلامية   : فلسفة الأخلاق عند مسكويه:  ةعاشر الالمحاضرة  

في التفكير أسهموا بشكل كبير  الفلسفة الخلقية لفيلسوف يعتبر من الذين    تهدف هذه المحاضرة إلى تحليل   المقدمة: 
بحيث "لا ينبغي أن تكتب رسالة في الأخلاق في الفكر الإسلامي   ،إنه الفيلسوف مسكويه الإسلامي، الأخلاقي 

أكبر   واهتمامه، ربماأما هو فلقد وقف عليها عنايته    الأخلاق،فلقد كانت شهرة فلاسفة الإسلام بغير    له،دون ذكر  
مسكويه اضطلع بالجانب الأخلاقي من فلسفة أرسطو في الوقت الذي الفيلسوف    ن إ   1من أي مفكر إسلامي آخر" 

 . والإلهيات وغيرهااضطلع به الفلاسفة الآخرون بالجوانب الفكرية الأخرى من فلسفته كالمنطق  

الخلقية   فلسفته  إبراز  ارتباطها سنحاول  المجال    ومدى  هذا  في  أشهر كتبه  خلال  من  اليونانية  وهو كتاب بالفلسفة 
الأخلاق  " الأعراقتهذيب  وهو في"وتطهير  محاولاتنا   ،  رغم  التوصل إليه  أن  استطعنا  الذي  الوحيد  الكتاب  الحقيقة 

في تحليل   وقبل البدء   الجادة في البحث عن مؤلفاته الأخرى التي يعالج فيها المسائل الأخلاقية "ككتاب السعادة".
فلسفتهالكتاب   أرسطو    ومقارنة  بفلسفة  حول   خصوصاً،الأخلاقية  موجزة  فكرة  نكتب  أن  المفيد  من  أنه  نرى 

 موضوعات الكتاب. 

.  والفضائل والرذائلالخير    وماهية النفس وقواها ماهية في مبادئ الأخلاق    الأول، هذا الكتاب يتكون من ستة أقسام:  
. والصداقةفي المحبة  والخامس،. وأقسامهافي العدالة  والرابع،. والسعادةفي الخير   والثالث،. وتهذيبهفي الخلٌق  والثاني،

النفس    السادس، أما   صحة  حفظهافي  مع   . وطريقة  تتفق  الأولى  الخمس  الأقسام  أن  التقسيم  هذا  من  نلاحظه  ما 
أما القسم الأخير )السادس( فيعكس   "، الأخلاق إلى نيقوماخوسكتابه "الموضوعات الخلقية التي طرقها أرسطو في  

فرفريوس والتعاليق ولا سيما  التي تسربت إلى العالم الإسلامي من خلال الشروح    والأفلاطونية المحدثةالتأثيرات الرواقية  
 . وجالينوسالصوري 

لأقسام   الموجز  العرض  هذا  خلال  الأخلاق   الكتاب،من  علم  أسس  وضع  يحاول  الذي  الأول  "التأليف  أنه  نجد 
بُ  النسق  داخل  مستقلًا  علماً  الإلهيات" باعتباره  الأخلاق  لقد    .2عد  "تهذيب  وضع كتابه  من  الغرض  وتطهير كان 

في  الأعراق المؤلف  يذكر  الأفعال كلها    مقدمته، " كما  عنا  به  تصدر  خٌلقاً  لأنفسنا  نحصل  مع"أن  وتكون   جميلة، 
 .3تعليمي"   وعلى ترتيببصناعة    ولا مشقة، ويكون ذلكلا كلفة فيها    علينا،ذلك سهلة  

 

 
 
 
 



117 
 

عرضنا  يلقب(    المعلم) مسكويه  لفلسفة    وفي  المواضيع    الأخلاقية،الثالث كما  لنفس  بالتطرق  أنفسنا  ونفس سنلزم 
: السعادة ثم الفضيلة ثم حرية الإرادة وهي كالتالي. والفارابيأي أرسطو  والثاني، كما فعلنا مع المعلمين الأول   ترتيبها

 وكذلك تبيان موقفه من اللذة. 

 : وأصولها  نظرية السعادة عند مسكويه-1

 وهذا النضج أدى إلى نضج الوعي الإسلامي    الميلادي،ن الانتشار الواسع للفلسفة في القرن الرابع الهجري/ العاشر  إ
عامة   هذه المذكرة   من المرحلة   والمسائل الأخلاقيةنقل معالجة المسائل الفلسفية  هذا ما نركز عليه في  خاصة   لأن 

بالطاعة   تمتاز  الفعل التي  المرحلة    ورد  الدينية إلى  التعاليم  الإسلام   العقلانية، العاطفي تجاه  فلاسفة  فيها  التي أخضع 
فإذا كانت السعادة   عليها.  وكيفية الحصولمسألة السعادة    ومن أهمها.  ومحاجاتهالمسائل الأخلاقية إلى أحكام العقل  

أرسطو   عند  العليا  الغاية  الفارابيهي  من    وخاصة  لكثير  عنواناً  جعلها  مع   مؤلفاته،الذي  سنلاحظه  ما  هذا  فإن 
 مسكويه.الإسلامي الآخر الفيلسوف  

النفس   وأعضائه المختلفة وفي طبيعةالبدن    وتصرفاته، وفي طبيعةيقرر مسكويه أن الغاية متأصلة في أفعال الإنسان  
 معينة، لأنها صنعت لتأدية وظيفة    وبتحقيقه يتم كمالها،فلكل آلة غرض معين تحققه    وملكاتها، وفي الآلات أيضاً،

هذا   في  هي  الصدد:  يقول  التي  الخيرات  على  نحرص  أن  فيه  مرية  لا  الذي  الواجب  من"فإذن  والتي  أجلها   كمالنا، 
منها. فإن الفرس إذا  وتنقص حظناالتي تعوقنا عنها  إليها، ونتجنب الشرورالوصول إلى الانتهاء  خلقنا، ونجتهد في 

( ذعةواستعمل بالإكاف)البر أفعاله الخاصة به على أفضل أحوالها حط عن مرتبة الفروسية   ولم تظهرقصر عن كماله  
الحمير   تستعمل  حالكما  الحالات، السيف    وكذلك  قصرت    وسائر  أفعالها متى  عن   ونقصت  حطت  بها  الخاصة 

وبعد أن يشرح مسكويه ذلك ينتهي إلى "أن سعادة الإنسان هي في صدور ،  1"ا دونهاواستعملت استعما لممراتبها 
تمييزه   بحسب  عنه  أ2"ورويتهأفعاله  هو   ي ،  مسكويه  عند  العاقل  للإنسان  الأكبر  فالباعث  العقل.  أحكام  بحسب 

أي الخير الأسمى. إليها يجب أن يوجه العقلاء   وهي الغاية النهائية،فهي الغاية التي لا غاية بعدها    القصوى،السعادة  
يبعد   خير، وكل فعل يقدرون به أعمالهم. فكل فعل يقرب منها فهو    ويتخذونها معياراً كل مجهوداهم في أمر سلوكهم  

من   فهو  فالسعادةعنها  وعليه  القطب    الشر،  هي  سليم   الجاذب،القصوى  إنسان  إليه كل  يصل  أن  يسعى  الذي 
 .3الأخيرة"  وهو الغاية"الخير هو المقصود من الكل  مسكويه:  يقول    التفكير، وفي هذاصحيح  

 

 
 
 



118 
 

يجعل   للمعلم  وإذ  تابع  هنا  فهو  القصوى  الغاية  هي  السعادة  الثاني.   الأول، مسكويه  الفصل  في  ذلك  لاحظنا  كما 
"نبدأ بمعونة الله يقول: حيث   والسعادة، التي يفرق فيها بين الخير  الثالثة، أرسطو بارزاً في مستهل المقالة   ويبدو تأثير 

 .1" وتوفيه لحقهبعد أن نذكر ألفاظ أرسطو طاليس اقتداء به    والسعادة،تعالى في هذه المقالة بذكر الفرق بين الخير  

( 24)ذلك أن مسكويه قد استشهد به    المهيمنة، محمد أركون " أن أرسطو ينتمي إلى خانة المصادر    ويلاحظ المفكر 
فتم الاستشهاد   والإمام علي فقد استشهد بكل منهما أربع مرات فقط. أما النبي محمد   وجالينوسأما أفلاطون    مرة، 

 .  2بهما مرتين لكل واحد" 

فهو ينقل عن   والسعادة، فيها بين الخير    أرسطو، والتي يفرق نعود الآن إلى المقالة الثالثة التي يعتمد فيها على أفكار    
أنواع   نافعاً"   الخير، أرسطو  أو  ممدوحاً  أو  شريفاً  يكون  ما  الخير  ذاته  ،  3"فمن  من  شرفه  يكون  ما  يشرف الأول   وبه 

الأول، عنها من أفعال جميلة ممدوحة إلا أنها لا بلغ في النبالة الضرب    كالحكمة، والثاني كالفضائل وما يكونصاحبه  
السمعة كالغنى    والثالث، وحسن  الناس    والجاه  ذلكلدى  سبيلاً   وغير  لتكون  بل  لذاتها  لا  تطلب  التي  الخيرات  من 

 لأخرى غير منها. 

إذن السعادة هي الخير   واليسار،أو غير تامة كالصحة    كالسعادة، على نحو آخر إلى ما هو غاية تامة    والخير ينقسم
 أخرى، وهي التييوصل إليه إلا بسعادات    وراءه، ولكن »لابحيث لا يحتاج من بلغه إلى شيء آخر    نفسه، التام في  

 .4البدن"   البدن، والتي خارجفي  

الفيلسوف  يوافق  فهو  الجزئية.  بالخيرات  القصوى  السعادة  علاقة  إشكالية  حول  بدلوه  يدل  مسكويه  أن  الجلي  من 
من   أخرى، أرسطو  جهة  ومن  من    جهة،  بغيرها  مطلقاً  ترتبط  لا  بأنها  القائلين  رأي  يقر  قائمة لا  وأنها   السعادات، 

لها، ويذكرهم بالاسم التي يصح أن تمهد    والأمور الخارجية بنفسها لا تحتاج في تمامها إلى غيرها من سعادات البدن  
رأينا من الضروري التعرف على علاقة   الإشكال، رأيه حول هذا    وقبل توضيح .  5" وبقراط وأفلاطون : فيثاغورث وهم

 السعادة باللذة عنده. 

 

 
 

 
 
 
 



119 
 

يقول مسكويه مصوراً اللذات الحسية ومحدداً موقفه منها تحت عنوان  "كمال الإنسان ليس :  واللذةالسعادة  -2
"وسيظهر عند ذلك أن من رضي لنفسه بتحصيل اللذات البدنية وجعلها غايته وأقصى   : ما يليفي اللذات المعنوية"  

سعادته فقد رضي بأخسّ العبودية لأخسّ الموالي لأنه يصير نفسه الكريمة التي يناسب بها الملائكة عبداً للنفس الدنيئة 
الح هذه  في  تشاركه  التي  الحيوانات  وخسائس  والديدان  الخنازير  بها  يناسب  أن ،  1ال" التي  يرفض  مسكويه  أن  الواقع 

 ،وذلك لأن عنصر اللذة الخالص تشوبه المادة  ، هي اللذة الخالصة- التي هي الخير الأسمى  -تكون السعادة القصوى  
لأنها   ،ولهذا فمن الخطأ البالغ أن يتخذ الإنسان اللذة غايته النهائية  ،والخير روحاني صرف فلا يتفق معه في طبيعته

 ألا وهو العقل.   ،تتناقض مع أشرف عناصره التي يجب أن يخضع لها في حياته 

مثلهم   اتخذوها  الذين  اللذة  مذهب  أصحاب  بشدة  مسكويه  بأنهمينتقد  ووصفهم  من   الأعلى،  الأسفل  الدرك  في 
"قد جعلوا النفس  وحواسهم الدنيئة وهم بذلك الذين يعيشون عبيداً لشهواتهم الجامحة   الرعاع، القدر الإنساني لأنهم 

والمشارب والمناكح، في خدمة النفس الشهوية لتخدمها في المآكل    المهين، وكالأجير المستعمل المميزة الشريفة كالعبد  
إعداداً   وتعدلها  لها،  موافقاً"وترتبها  في  2كاملاً  واسعة  اجتماعية  شريحة  "إلى  ضمنياً  ولو  هنا  مسكويه  يشير   عصره، . 

تنظير  وليس مجرديدل على واقع محسوس  والشهوات الحسية، وبالتالي فكلامهشريحة لا همّ لها إلا البحث عن المتع 
 .3معلّق في الفراغ" 

الأعلى، ومتأثر أن مسكويه متأثر بموقف أرسطو الذي صرح بأن اللذة ليست هي الخير    هذا، ا نستنتجه من موقفه  م
الآخر بأن الذين اختاروا أن تكون غايتهم اللذة لا الجميل "   باللذة، وصرح هوبجالينوس الذي نقد القائلين    أيضاً 

 .4" وأردأهافهم الخبثاء الذين سيرتهم أسوأ السير  

و هي تتحقق   ،السعادة القصوى في نظر مسكويه تستلزم أن يتركب الإنسان من روح و بدن لا من روح فقط إن  
و لهذا يرى  مسكويه   تماما   ، إبان  حياة الإنسان في هذه الدنيا لا في حياة أخرى مثالية تتطهر فيها عن الماديات

 يقول مسكويه:  ، كما يرى أرسطو  أن الخير يتوزع في المقولات ويصعب أن يوجد كشيء مستقل بنفسه له كيانه الذات
"ووجود الخيرات من المقولات كلها يكون على هذا المثال, أما في الجوهر  أعني ما ليس بعرض   فالله تبارك و تعالى 

ية والتمام ولأن مآل الخيرات الإلهية من البقاء و السرمد   ،فإن جميع الخيرات تتحرك نحوه بالشوق إليه  ،هو الخير الأول
فيمنه.   المعتدل    وأما  فالعدد  فيالكمية  وأما  المعتدل،  فكاللذات  والمقدار  في   الكيفية  فكالصدقات   وأما  الإضافة 

 

 
 

 
 



120 
 

في   وأما  المكان  الأينوالرياسات،  فك  فيالمعتدل    والمتى  وأما  البهيج،  الأنيق  فكالقعود    والزمان  والاضطجاع الوضع 
وسائر المحسوسات المؤثرة، الانفعال فكالسماع الطيب    والمنافع، وأما في الملك فكالأموال    والاتكاء الموافق، وأما في

 .1" وغايتهافالسعادة هي تمام الخيرات    ورواج الفعل، الفعل فمثل نفاذ الأمر    وأما في 

عود الآن إلى تحديد موقف مسكويه حول علاقة السعادة بالخيرات الخارجية الجزئية. فهو يحاول الجمع بين رأي من ن
يقول: لنستمع إليه    أيضا،أرسطو الذي يجعلها في الدنيا    فقط، وبين رأيالعظمى هي في الآخرة    إن السعادةيقول  

نظراً    ولما كان " نظرت  الفرقتين  هاتين  من  واحد  صواباً    ما،كل  نراه  ما  ذلك  في  نقول  أن  للرأيينوجب  ، 2" وجامعاً 
يناسب بها الأرواح الطيبة التي تسمى ملائكة.   روحانية،"إن الإنسان ذو فضيلة  التالي:  وهذا الجمع نراه على شكل  

مقيم   الأنعام،لأنه مركب منهما. فهو بالخير الجسماني الذي يناسب به    الأنعام،يناسب بها    وذو فضيلة جسمانية،
العالم   هذا  قصيرة    السفلي،في  ويرتبهمدة  وينظمه  العالم ليعمره،  إلى  انتقل  الكمال  على  المرتبة  بهذه  ظفر  إذا  حتى   .

  .3"الملائكة، والأرواح الطيبةفي صحبة    سرمداً،دائماً    العلوي، وأقام فيه

"   والعملي، يقرر مسكويه أن بلوغ السعادة القصوى متوقف على تحصيل الحكمة بجزئيها النظري    ومن جانب آخر،
الصحيحة   الآراء  تحصيل  يمكن  يمكنفبالنظري  الأفعال    وبالعملي  عنها  تصدر  التي  الفاضلة  الهيئة  الجميلة، تحصيل 

وتحلى الإنسان الجزء الأول    وإذا حقق.  4بعث الله الأنبياء صلوات الله عليهم ليحملوا الناس عليها"   وبهذين الأمرين
الخطأصدق    به، وأمن  بصيرته،  وصحت  واستطاع أنفي    نظره،  غايته    الاعتقاد،  يحدد يحدد  وأن  الوسائل   بوضوح، 

 بعيدة عن الرذيلة.   بالفضائل، وصارت تصرفاته محمودة، الثاني تمسك    وإذا الجزءلبلوغها.  

 : عند مسكويهالشروط السعادة القصوى -3

جسمه  -1 في  معافى  قوياً  الإنسان  يكون  حالته   معتدل،مزاجه    كله، أن  غي  تأثيرها  لها  للإنسان  الصحية  فالخالة 
 الخيرات، ولكننا نحتاج "أن السعادة أفضل مسكويه: يقول  الشر، الأخلاقي نحو الخير أو نحو  العقلية، وعلى اتجاهه 

 .5في البدن"  وهي التيفي هذا التمام الذي هو الغاية القصوى إلى سعادات  

لا يبلغ كماله إلا مع أبناء جنسه   بالناس، فالإنسان الاجتماع    القصوى،الأساسية لبلوغ السعادة    ومن الشروط -2
يجور على غيره لأنه يستنجد الناس في ضروراته    ويذهب مسكويه.  وبمعونتهم ثم لا   ويطلب معاونتهمإلى أن الزاهد 

 

 
 
 
 
 



121 
 

 ولذلك وجب أن" ...  يلي:السعادة بالاجتماع البشري نقرأ له ما    والعدوان، وحول علاقةالظلم    يعاونهم، وهذا هو
أشخاص   يجتمعواتكون  وأن  زمان    كثيرة،  منهم   واحد، في  واحد  ليكتمل كل  المشتركة  السعادات  هذه  تحصيل  على 

بينهم، فيوزعونهافتكون الخيرات مشتركة    له،بمعاونة الباقين   حتى يقوم كل واحد منهم بجزء منها   والسعادة مفروضة 
المحبة، وهو الاجتماع هو فضيلة    وقوام هذا.  1السعادات"  وتحصل لهم بمعاونة الجميع الكمال الإنسي    ويتم للجميع

 فكرة أرسطو القائلة بأن الإنسان مدني بالطبع.   يتبنى

 أقسام السعادة عند مسكويه: -أ

السعادة على مذهب هذا الحكيم   وأما أقسام "الخاص، فيقول:  يقدم مسكويه تقسيم أرسطو للسعادة على تقسيمه  
 فهي خمسة أقسام: 

صحة   في  ذلك أحدهما:  ويكون  الحواس،  ولطف  اعتدال    البدن،  جيد    المزاج،من  يكون  أن  والبصر، أعني  السمع، 
 . واللمسوالذوق    والشم،

 حتى يتسع لأن يضع المال في موضعه.   والأعوان وأشباههما، : في الثروة  والثاني

 بين أهل الفضل.   الناس، وينشر ذكره : أن تحسن أحدوثته في  والثالث

 حتى يصير إلى ما يأمله منه.                                                                                                   فيه، وعزم عليهاستتم كل ما روى    الأمور، وذلك إذا: أن يكون منجحاً في  والرابع 

 جيد المشورة في الآراء.  وغير دينهسليم الاعتقادات في دينه    الفكر،صحيح    الرأي،: أن يكون جيد  والخامس

 .2على مذهب هذا الرجل الفاضل"   الكامل، فمن اجتمعت له هذه الأقسام فهو السعيد  

 النحو التالي:   وهو على بعد هذا يعطي تقسيمه الخاص  

الأبدان:  -1 تتحققسعادة  يسعد    وهي  التي  السفلى  بأحوالها  المتعلقة  الحسية  الوقت   بها، بالأشياء  نفس  أنه في  إلا 
 مغتبطاً بها.   نحوها،مشتاقاً إليها متحركاً    عنها،باحثاً    الشريفة، يطالع الأمور  

تحتاج إلى شيء من السعادات البدنية سوى سعادة النفس  وهي لاسعادة الأرواح الطيبة المستغنية عن الأبدان:  -2
 أعني المعقولات الأبدية التي هي الحكمة.   فقط،

 

 
 



122 
 

تعرفنا على   )كنا: ما دام الإنسان إنساناً فلا يتم له السعادة إلا بتحصيل الحالين معاً  والأرواح معاً سعادة الأبدان  -3
 هذا الموقف في السابق(. 

 الفضيلة: -ب

من الضروري   وقواها ارتباطاً كبيراً، ولهذا رأينامسكويه بالحديث عن النفس  وأنواعها عند  يرتبط الحديث عن الفضيلة  
 العادل.  الفضيلة، وأنواعها ونظرية الوسطالتطرق إلى موضوع    وقواها ثم أننا نقدم تعريفه للنفس 

ولا فعرفها على أنها" ليست جسماً    الإسلام، لقد اهتم مسكويه بأمر النفس كغيره من فلاسفة  :  وقواهاالنفس  -أ
وأحكامه مرتبة لأنها شيء آخر مفارق للجسم بجوهره    وأرفع منه عن الجسم    ، وأنها تتميز1" ولا عرضمن جسم    جزءاً 

مع هروبها من   والمعارف، أعني العلوم  بها،كانت فضيلتها هي " شوقها إلى أفعالها الخاصة    ومن ثمة.  وخواصه وأفعاله
يحدد   واختلافها عن الجسم،التعريف المقدم للنفس    ومن هذا.  والشهوةالتي هي الغضب  ،  2أفعال الجسم الخاصة به" 

 مسكويه قوى النفس التي تنقسم إلى ثلاثة أقسام: 

، ويسميها 3حقائق الأمور"   والتمييز، والنظر في يقصد بها " القوة التي بها يكون الفكر    وهي القوة الناطقة، القوة الأولى  
 .وآلتها الدماغ مسكويه "الملكة"  

والجدة والإقدام على الأهوال، والشوق "القوة التي بها يكون الغضب    الغضبية، ويقصد بهاهي القوة    والقوة الثانية،
 . وآلتها القلب"السبعية"   ، ويسميها مسكويه 4"والترفع وصنوف الكراماتالتسلط    إلى

الملاذ التي في   وطلب الغذاء والشوق إلى"القوة التي بها تكون الشهوة    ويقصد بهاهي القوة الشهوانية    والقوة الثالثة
 .وآلتها الكبد " البهيمية"    ، ويسميها مسكويه 5الحسية"   والمشارب والمناكح، وضروب اللذاتالمآكل  

الحكمة، وهي بعد هذا التقسيم يحدد مسكويه فضيلة كل قوة من قوى النفس. ففضيلة النفس الناطقة   أي العاقلة    
الشهوانية(  البهيمية )عن الحلم. أما فضيلة النفس    وهي تنتجالغضبية هي الشجاعة    وفضيلة النفس عن العلم.    تأت

 فهي العفة. 

 

 
 
 
 
 



123 
 

الفضائل الثلاث المذكورة   والتوسط بينعن الاعتدال    "، والتي تنتجيضيف إلى هذه الفضائل الثلاث فضيلة " العدالة
طغيان وعدم  العفة(،  الشجاعة،  على    )الحلم،  أجناس   أخرى،قوة  أن  على  الحكماء  أجمع  لذلك  يقول:"  حيث 

أربعة:   والعدالةالفضائل  والشجاعة،  والعفة،  الحكمة،  إلى .  1" وهي  نظرية   وسنعود  إلى  التطرق  عند  الفضائل  هذه 
 الوسط العدل عنده. 

 عنها من خلال الرسم التالي:  والفضائل المتولدة قوى النفس    ويمكن توضيح

 قوى النفس           
 
 

}  (                               (         الشهوانية ) الكبدالناطقة )الدماغ(           الغضبية ) القلب
 الجور   –العدالة  

 العلم   الجهل               الحلم   الجبن               العفّة    الشره
 
 

النجدة، الصبر،   ،النفس  (، كبرالذكر  الذكاء، ، الالفة،  الصداقة،  الايثار  ، الدعة، الكرم،)السخاء،  الشجاعة  ،الحكمة
 السماحة، حسن  الهمة، الثبات، الخيرية،عظم  الفهم،سرعة   ، المكافأة، التعقل، صلة الرحمالنبل، المؤاساة،  ،القناعة
القضاء، التعلم( الشهامة، حسن    ، المسامحة  الطيش، الهدى، المسالمة،عدم    الحلم،  سهولة  الذهن،صفاء  الشركة،  حسن  

 التودد، العبادة الكد( الورع(  احتمال الوقار،  

هذا العنصر من خلال   الفضيلة، ونواصل تحديدنعود إلى موقفه من    مسكويه،   وقواها عندبعد هذا الإيضاح للنفس  
 الفاضل.   بالمعرفة، وأنواع المعرفة ونظرية الوسط توضيح علاقة الفضيلة 

 الفضيلة بالمعرفة:   علاقة-4

إلى   "، وفيها ينحاز عنوان " مسألة عويصة أولى  بالمعرفة، ويعالجها تحتيخوض مسكويه في إشكالية علاقة الفضيلة  
هكذا: المسألة  مسكويه  ويضع  معرفة.  الفضيلة  أن  فيرى  سقراط.  يتعاطاه   موقف  اختيارياً  فعلًا  العدالة  "إذا كانت 

 ،يتعاطاه الجائر  ،فيجب أن يكون الجور فعلاً اختيارياً   ،والمحمدة من الناس  ، ويقصد به تحصيل الفضيلة لنفسه  ،العادل

 

 



124 
 

لنفسه الرذيلة  تحصيل  به  الناس  ،ويقصد  الإضرار   ،ومذمة  يقصد  أنه  العاقل  بالإنسان  يظن  أن  الشنيع  القبيح  ومن 
الروية بعد  الاختيار"   ، بنفسه  سبيل  أن ،  1وعلى  المعقول  هل من  التالية:  الإشكالية  المقولة  هذه  نصيغ من  أن  يمكن 

إن من   قالوا:؟ ويؤيد مسكويه الإجابة التي يقترحها بعض الحكماء الذين "واختياريقترف الإنسان الرذيلة عن روية 
ظالماً   يكون  فإنه  عذاب  أو  الضرر  إلى  به  يؤد  فعلًا  لها، ارتكب  وضاراً  أنه    لنفسه،  يقٌدر  حيث  وذلك من  ينفعها، 

 . 2العقل فيه"  لسوء اختياره، وترك مشاورة

بل لأنه   بها،لا على سبيل الإضرار    نفسه، فإنه ربما جنى على    ذلك: الحاسد،  "فمثال ،موقفه أدلة لتوضيح    ويقد لنا 
 .3يظن أنه ينفعها في العاجل بالخلاص من الأذى الذي يلحقه من الحسد" 

كرهو أننا "نجد العاقل إذا تغيرت أحواله تلك فصار من الغضب إلى    والدليل الآخر  ومن السٌّ  الإفاقة، إلى    الرضا، 
لأن القوة التي   ويلحقه الندم، وإنما ذلك ليت شعري كيف اخترت تلك الأفعال القبيحة؟    نفسه، وقال: تعجب من  

فإذا سكن   به،لتتم له حركة القوة الهائجة    به،جميلاً     له،تهيج به تدعوه إلى ارتكاب فعل يظنه في تلك الحال صالحاً  
 .4" وفسادهرأى قبح ذلك الفعل    عنها، وراجع عقله 

 الفضيلة: أنواع  -أ

بناء على تقسيم   وفضائل عملية أخلاقية،من الواضح تأثر مسكويه بأرسطو في تقسيم الفضائل إلى فضائل نظرية  
نظري   عقل  إلى  العقل  أو  الناطقة  عملي،النفس  تأثره    وعقل  الخلقية   بأفلاطون، أما  الفضائل  عن  حديثه  في  فيبدو 

 كما سنرى. 

أخرى  الفلسفية(:    )الفضيلةالفضيلة النظرية  -1 فضيلة  "هناك  أن  مسكويه  رأى  الفضائل   للنفس،لقد  بجانب 
ذلك، تقدمت الإشارة إلى    والعلوم وطلبها كما أعني التشوق للمعارف    وأنسب، هي بها )للنفس( أسبه  الأخلاقية،  

 .5الفعّال"   والاتحاد بالعقل النفس الناطقة هو بالاستكمال بالعلوم    لأن تمام 

 وهي:هذا النوع من الفضيلة يتم بالتدرج وفق مراتب  وللوصول إلى

 :وهي مرتبتان فضيلة السعادة:    مرتبة-أ

 

 
 
 
 
 



125 
 

النفس، في أمور    والأمور المحسوسةمصالحه في العالم المحسوس    ومحاولاته إلى "أن يصرف الإنسان إرادته    ة الأولى: تبر الم
في الأحوال المحسوسة تصرفاً   النفسانية، ويكون تصرفهمن الأحوال متصلاً بها مشاركاً لهما من الأمور    والبدن وما كان

 .1لا يخرج به عن الاعتدال الملائم لأحواله الحسية"

من   والبدن، من صلاح النفس    الأفضل، إلى الأمر    ومحاولاته،يصرف فيها الإنسان إرادته    وهي التي"  والمرتبة الثانية: 
 .2إلا بما تدعوه إليه الضرورة"   المحسوسة، غير أن يلتبس مع ذلك بشيء من النفسيات  

التي "  الفضيلة الإلهية المحضة: -ب تشوق إلى    وهي  فيها  يكون  تلفت لا  ولا  ماضٍ    آت،  ولا إلى  لحال،  تشيع  ولا 
فزع إلى    تطلع  ولا  خوف  ولا  بقريب،  ظن  ولا  مامن    ناء،  ولا  البدن    أمر،  حاجة  من  إليه  الضرورة  والقوى تدعو 

الوقت إلى   الفضائل، وهو صرف لكن يتصرف بتصرف الخير العقلي في أعالي رتب    الطبيعية ولا القوى النفسانية،
 .3طلب عوض"  ومعاناتها بلاالأمور الإلهية 

أن   : آخر رتبة-ج أفعال    وهي  الإنسان كلها  أفعال  الأفعالتكون  وهذه  خير    إلهية،  ذلك هي  وسبيل  كما   محض، 
التي هي   وذاته الحقيقية فهي كلها إنما تصدر عن لبه    إلهية،"فأفعال الإنسان إذا صارت كلها  بقوله:    يحدده مسكويه

البهيميتين، دواعي طباعه البدني بسائر عوارض النفسين  بالحقيقة، وتزول وتتصدر سائر عقله الإلهي الذي هو ذاته 
خارجتان عن فعله من  ولا همة فلا يبقى له حينئذ إرادة   الحسية،نفسه  عنهما، وعن دواعيالمتولد   وعوارض التخيل

 .4في سوى الفعل" ولا همة لكنه يفعل ما يفعله بلا إرادة  يفعل،أجلها يفعل ما  

يربط  المتصوف لأنه  مذهب  يذهب  "لا  مسكويه  إلا أن  المراتب  التدرج في  هذا  تلمس في  التي  التصوف  رغم حالة 
،  5يفعل المتصوفة"  وليس بالزهد ومجاهدة البدن وشهواته كما ( وسلوك سبيل الحكمة)الفلسفةهذا التدرج بالأخلاق 

قراءتنا الأخلاق    وعند  "تهذيب  الأعراقلكتابه  حديثاً وتطهير  النظرية  الفضائل  عن  يتحدث  مسكويه  أن  نجد   "
 مقتضباً. 

 :)العملية(الفضيلة الخلقية  -ب

الفضائل   خلاف  شارحاً   مسكويه،نجد    النظرية،على  مفصلًا  حديثاً  في كتابه  الأخلاقية  الفضائل  عن  يتحدث 
ذلك   أي السعادة العملية   وأشرنا إلىذلك هو أن غرض الكاتب هو غرض عملي   كما سبق    والسبب في .  وموضحاً 

 

 
 
 
 
 



126 
 

أن نحصل لأنفسنا خلقاً تصدر   الكتاب، "غرضنا في هذا  قوله:  صرح به في    وهذا ما التي تترتب على الفضائل الخلقية  
 .1به عنا الأفعال كلها جميلة" 

 جنسه، وهذه الفضائلالتوفيق في تصرفاته مع غيره من بني    العملي، وتحقق للإنسانالفضيلة الخلقية تتعلق بالعقل  
بكمال الإنسان القريب أو  وهي تتصل سنفصل في هذا الأمر عند حديثنا على الخلٌق    والاعتياد   تكتسب بالتربية 

 إلى السعادة القصوى.   وتمهد للوصولالسعادة الأخلاقية  

الحكمة، والشجاعة، :  وهيتعود في أصولها إلى الفضائل الأخلاقية الأربعة التي نجدها عند أفلاطون    والفضيلة الخلقية
والفضيلة رذائل،.  والعفة،  أضدادها  أخرى   وتعتبر  فضائل  يتضمن  منها  فإن كل  أربعاً  الفضائل  أمهات  فإذا كانت 

 منها.  وتعتبر أجزاءتندرج تحتها 

عدنا الرسم    وإذا  فضيلة خلقية    السابق،إلى  النفس  قوى  من  قوة  لكل  فضيلتها   تقابلها، فإننا نجد أن  العاقلة  فالقوة 
واعتدالها الفضائل الثلاثة    وبانسجام هذه فضيلتها الشجاعة.    العفة، والقوة الغضبيةفضيلتها    الحكمة، والقوة الشهوانية

 العدالة.   وهي فضيلةالفضيلة الرابعة    تنتج

 : والوسط العدلالفضيلة  -ج

الضابط غي إطلاق الفضيلة على أي سلوك أو أي عمل هو الاعتدال أو التوسط كما يراه المعلم الأول.  فمسكويه 
يفهم من قولنا: أن كل فضيلة هي وسط  وينبغي أن"يقول: فهو  رذيلتين،بين  الفضيلة وسطيقرر مثل أرسطو بأن 

 " رذائل  يقول:"  ،  2بين  فهو  الدائرة  مركز  تمثل  نجدفالفضيلة  طرف    وقد  من  أثر  الواحدة  إذاللفضيلة  وذلك   واحد، 
فحصلت له نهاية: أمكننا أن نخرج من الجانب الآخر المقابل له   مستقيماً،خطاً    مركزاً، وأخرجنا منهتصورنا الفضيلة 
إلا أن أحدهما   فضيلة،مقابلين للمركز الذي فرضناه   ويصيران جميعاً فتصير له نهاية أخرى    استقامته،خطاً آخر على  

 .3لتقتير" امجرى التفريط و والغلو، والآخر يجري يجري مجرى الإفراط  

 .4إن هذا التوضيح يتيح لنا أن نقيم الجدول التالي الذي تستبين فيه المركز يبن قطبين متضادين يشكلان الرذيلة" 

 بَ لَه                         حكمة                           سَفَه              
 جٌبْن                       شجاعة                          تهوٌّر            

 

 
 
 

 



127 
 

ة                            شَره              خمود                        عِفَّ
                     عدالة                            ظلٌْم   انظلام             

فهو هدف   مثلاً،هذا الوسط الذي يكون الفضيلة يظهر من كلام مسكويه أنه ليس الوسط الذي نجده في الحساب  
ثم التمسك   الوسط،جداً وجود هذا    ولهذا صعب "  :مسكويهيقول    أصعب،كما أن التمسك به دائماً    إصابته،صعب  

بعد ذلك   ولزوم الصوابإصابة نقطة الهدف أعسر من العدول عنها    الحكماء:به بعد وجوده أصعب. لذلك قالت  
 .1"وأصعب حتى لا يخطئها أعسر  

مسكويه لأرسطو    ويظل  لنموذجه  الفضيلة   طاليس،مخلصاً  بأن  القول  طريق  عن  الذات  إدخال  يعيد  انه   " بحيث 
  .2وسط موضوعي يختلف تحديده باختلاف الظروف التي يجد فيها كل واحد نفسه مدعواً لممارسة الفضيلة" 

هذا مسكويه  والتأثر،الإخلاص    ولتوضيح  عبارة ابن  أوساط تلك الأطراف بحسب   ويجب أن "التالية:    نورد  تطلب 
 .3كل فرد فرد" 

نحاول الآن تطبيق هذا   الأول، توضيح مدى تأثره في ذلك بالمعلم    العدل،بعد التعرف على رأي مسكويه في الوسط  
 الوسط على الفضائل الخلقية الأربعة. 

 الفضائل الخلقية الأربع:-د

السابق، كما رأينا في الرسم    وفروع،عنها من أقسام  وما يتفرعنجد لدى مسكويه تحليل معمّق لهذه الفضائل الأربعة  
 وهي: لأي باحث أن يتحدث عن الفضيلة عند مسكويه دون التطرق إلى أمهات الفضائل عنده   ولا يمكن

، 4من حيث هي موجودة"   كلها،تعلم الموجودات    وهي أن هي فضيلة النفس الناطقة المميزة "  أولاً: فضيلة الحكمة:
 وكما لا بالسفه ههنا استعمال القوة الفكرية التي فيما لا ينبغي    "أعنيمسكويه:  يقول   والبله،بين السفه    وهي وسط

بل   الخلقة، أن يفهم ههنا نقصان    وإطراحها، وليس ينبغيتعطيل هذه القوة    وسماه القوم الجربزة، وأعني بالبلهينبغي  
 .5ما ذكرته من تعطيل القوة الفكرية بالإرادة" 

 

 
 

 
 
 



128 
 

الذكاء، والذكر، والتعقل، وسرعة الفهم وقوته، وصفاء الذهن، وسهولة التعلم، "وهي:  تحت الحكمة    والأقسام التي 
 .1يكون الاستعداد للحكمة"   وبهذه الأشياء

الشجاعة: فضيلة  النفس    ثانياً:  فضيلة  في" الغضبية،  هي  الناطقة    وتظهر  للنفس  انقيادها  بحسب  المميزة، الإنسان 
ما الهائلة"   واستعمال  الأمور  في  الرأي  وسط2يوجبه  وهي  أحدهما    ،  رذيلتين  التهور،بين  والآخر  الجبن   الجبن،  أما   "

تحت   والأقسام التي   .3فهو الإقدام على ما ينبغي أن يقدم عليه"  منه، وأما التهورفهو الخوف مما لا ينبغي أن يخاف  
النفس، والنجدة، وعظم الهمة، والثبات، والصبر، والحلم، وعدم الطيش، والشهامة، واحتمال " كبر  هي:الشجاعة  

 .4" الكد 

العفّة:  فضيلة  الشهوانية.    ثالثاً:  القوة  فضيلة  وسط هي  الشره    وهي  هما  رذيلتين  الشهوةبين  بالشره "  وخمود   وأعني 
الشهوة السكون عن الحركة التي تسلك نحو اللذة الجميلة   ينبغي، وأعني بخمود عما    والخروج فيهاالانهماك في اللذات  

 .5" والعقلرخص فيه صاحب الشريعة    ضروراته، وهي ما التي يحتاج إليها البدن في  

الحياء، والدعة، والصبر، والسخاء، والحرية، والقناعة، والدماثة، والمسالمة، والوقار "  فهي:أما الفضائل التي تحت العفّة  
 .6"والورع

العدالة: فضيلة  الثلاثة    رابعاً:  الفضائل  بانسجام  وسط تكون  وهي  الظلم    الأولى،  هما  رذيلتين  "أما   والإنظلام،بين 
والاستماتة   فهو الاستخذاء  ينبغي، وأما الإنظلام الظلم فهو التوصل إلى كثرة المقتنيات من حيث لا ينبغي كما لا  

 .7"وكما ينبغيالمقتنيات لمن لا ينبغي    في

 الصداقة، والألفة، وصلة الرحم، والمكافأة، واستعمال اللطف، وركوب المروءة "  فهي:أما الفضائل التي تحت العدالة  
 . 8سيرة من يحكى عنه العدل"  الأحوال، وحسن التودد، وترك المعاداة، والبحث عن في جميع  

 مسكويه يستخدم لفظ "العدالة" بمعنيين يقصدهما تماماً: ويلاحظ أن  

 

 
 
 
 
 
 
 
 



129 
 

الاعتدال  -أ   بينهو  والاتزان  الفضائل    والتوسط  الشجاعة،)الكبرى  تلك  طغيان العفة(    الحكمة،  على   وعدم  قوة 
 فهي إذن عدالة داخلية أو باطنية في النفس الإنسانية.  أخرى، 

 باعتبار الإنسان مدني بالطبع.   للظلم،هو المعنى الاجتماعي المضاد -ب  

والدساتير الممكنة بعيداً لكي يشمل دواليب الأجهزة الحكومية    ولا يذهب "لكنه لا يتعمق في دراسة العدالة كثيراً    
على   ". وهذا دليل"الأخلاق إلى نيقوماخوس  محصوراً في جو  المواطنين، ولكنه يظلالكائنة بين    والعلاقات المحسوسة

 . 1أنه لم يطلع على كتاب أرسطو الآخر" السياسة"

الأول   المقام  العدالة  فضيلة  مسكويه  والشرف،يعطي  بالتمام،  بين   ولما كانت"يقول:  فهو    ويصفعا  وسطاً  العدالة 
يقتدر  وهيئة  الزائد    أطراف،  رد  على  إليهابها  الفضائل    والناقص  أتم  بالوحدةصارت  بذلك.  وأشبهها  أن وأعني   :

الشرف   لها  التي  الأقصىالوحدة  والرتبة  الفضائل  ،  2"الأعلى،  بين  فيما  توجد  شرطلأنها  وهي   لها، أساسي    كلها، 
وكذلك بين الأمور.    وكيف يساويأي أن يعرف كيف يتوسط    عادلاً، فالعفيف لا يمكن أن يكون عفيفاً ألا إذا كان  

 .والبلهلا يصل إلى درجة الحكمة إلا إذا أقام العدل في مختلف معارفه فيبتعد عن السفه    الحكيم

اليونانية"  ومسكويه  الأخلاق  أسلمة  "نزعة  ضمن  في  ،  3يدرج  ظهرت  عندما التي  وذلك  العدالة   عصره،  بين  يربط 
أمراً    والشريعة، بالعدالة  تأمر  "الشريعة  تنحطلأن  وليست  الجزئيات    كلياً،  النوعإلى  وبهذا  قامت   ....  العدل  من 

 .4" والأرض  تالسماوا

أخرى  جهة  الخلقية  ،ومن  للفضائل  الاجتماعية  النظرة  يهمل  لا  مسكويه  المجتمع   ،نجد  وجود  ضرورة  ليرى  إنه  بل 
أو الرذيلة  ، لتتحقق الفضيلة و السعادة تظهر به الفضيلة   ،وما ذلك إلا لأن الاختلاط بين الناس هو المحك الذي 

"إن الفضائل الخلقية إنما وضعت من اجل المعاملات والمعاشرات التي لا   نقرأ في كتابه ما يلي:  ، وحول هذه الفكرة
وإنما وضعت  ، وليزول به معنى الجور  ، وذلك أن العدل احتيج إليه لتصحيح المعاملات  ، يتم الوجود الإنساني إلا بها
الرديئة اللذات  لأجل  الإنسان   ،العفة  يقدم  أن  يجب  التي  الهامة  الأمور  اجل  من  فضيلة  وضعت  الشجاعة  وكذلك 

ا بعض  لأي  الجبال عليها  وسكنوا  الناس  عن  تفردوا  إذا  بالزهد  المتوسمين  ذممنا  لذلك    ... منها  يهرب  ولا  لأوقات 
 .5" وتفرد عنهمفارق الناس   الخلقية، وكيف يعف ويعدل ويشجع من لأنهم ينسلخون عن جميع الفضائل   والمغارات،

 

 
 
 
 
 



130 
 

الفطرة    :والاكتسابالخلٌق بين الفطرة  -5 بين  الخلق  قضية  مسكويه  بتعريفيعالج  ويبدأ  بأنه   والاكتساب،  الخلٌق 
فكر   غير  من  أفعالها  إلى  لها  داعية  للنفس  روية"حال  محمد   .1" ولا  في   ويرى  هو  التعريف  هذا  "بأن  الجابري  عابد 

تنقسم قسمين: منها ما يكون  وهذه الحال"، ويضيف مسكويه قائلا: 2ينسبه إليه صراحة"  وأن لم الحقيقة لجالينوس 
يكون مستفاداً   ومنها ما سبب...    ويهيج لأقلالمزاج كالإنسان الذي يحركه أدنى شيء نحو الغضب.    ومن أصل طبيعياً  

 القول، معنى هذا    ،3" وخلقاً ثم يستمر عليه أولاً حتى يصير ملكة   والفكر، مبدؤه بالروية   والتدريب، وربما كان بالعادة  
أو الجبن أو الشجاعة في العمل   الإمساك،أو    ومزاجه للبذلأن هذه الحال منها ما يكون طبيعياً كالذي تسوقه فطرته  

 ما تعود حتى يصير له خٌلقاً راسخاً.  ويستمر على

ولمعالجة هذه القضية يستعين بالمنهج الأرسطو طاليسي والمتمثل في عرض الآراء حول القضية المطروحة ثم مناقشتها 
فهذا الرأي في   ،4فهو يرفض الرأي القائل "من كان له خلق طبيعي لم ينتقل عنه"   فلسفي،وهو أسلوب    ذلك، بعد  

التمييز    نظره، قوة  إبطال  إلى  رفض يؤدي  "وإلى  الناس السياسات    والعقل  وترك  ترك همجاً    كلها،  وإلى   مهملين، 
 وبعد هذا النقد، .  5الشناعة جداً"   ولا تعليم وهذا ظاهر ما يتفق أن يكونوا عليه بغير سياسة    والصبيان علىالأحداث  

الذي يذهب إلى أن من الناس الخيّر بالطبع الذين لا ينتقلون إلى الشر   القضية، يعرض لنا مسكويه رأي جالينوس في  
بالطبع  والشر  قليلون،  للخير    وهم  ينتقلون  لا  بينالذين  والمتوسطون  ينتقلون هذين    وهم كثيرون،  وهؤلاء   الضربين، 

 للشر أو للخير حسب البيئة التي ينشؤون فيها. 

فيما ذهب إليه بصريح    وهو يوافق "بأ  العبارة، جالينوس  عرض هذا الرأي  ن هذا الرأي هو الذي فهو يقر في نهاية 
أخرى ملاحظة انتقال الصبي الناشئ من حال   جهة، ومن جهة . فالواقع يؤكد ما ذهب إليه جالينوس من  6نختاره" 

 التي يتلقاها.   ولنوع التربيةلحال نبعاً للبيئة التي تحوطه  

يتعرض  أن لرأي    وأخيراً  وهو  الناس   أرسطو،  أخذ  "لأن  بالطبع  منه  شيء  إذن  يكون  فلا  تغييره  يمكن  خلق  كل 
ضروب   في  التأثير  ضروب  يؤثر  بد أن  لا  الفاضلة  الجيدة  التأديب    الناس، بالسياسات  يقبل   ويتحرك إلىفمنهم من 

 .7الفضيلة بإبطاء ويتحرك إلى  يقبله    ومنهم منالفضيلة بسرعة  

 

 
 
 
 
 
 
 



131 
 

ومن فإذا كان في تعريف الخلق يقول "بأن منه ما يكون طبيعياً   للتغيير، فمسكويه إذن من القائلين بقبول الأخلاق 
بل انه يكون من   ولا لها تغييراً،المزاج" فليس معنى هذا أنه يكون فطرة فٌطر المرء عليها لا يستطيع منها فكاكاً    أصل

 . وتتسق معهالسهل صدور الأفعال التي تناسبه  

إلا أن التيار   المعرفية،نستطيع أن نقول بأن مسكويه قد بحث في عديد من المجالات    المقال، في ختام هذا    الخاتمة:
أيضاً بأن هذا التيار الخاص بفلسفته   ونستطيع القول فيها.    والاهتمام بالبحثالرئيسي لفلسفته إنما تمثل في الأخلاق  

من  يفٌلحّ، لم  أن مسكويه"غير  الأرسطية، أبرزها الأخلاق  والأجنبية،إنما استفاده من عديد من المصادر الإسلامية 
وبين التوفيق بينها    مذهبه، ولا فيحيث التفاصيل في التوفيق بين مختلف النظريات اليونانية الأخلاقية التي أدخلها في  

"كما ينبغي أن نعترف بأن فيلسوفنا أظهر في بسط قائلاً:  يضيف دي بور    ، ورغم هذا1الشريعة الإسلامية"  أحكام
 العلم   وسعة في مذهبه سلامة في التفكير  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 
 

 الأخلاق عند ديكارت :  عشرادي  الح  المحاضرة

قليلة هي الكتابات التي تبرز الفلسفة الأخلاقية في فلسفة ديكارت، إذا ما قورنت بالجوانب المختلفة في فلسفته التي 
وجدت اهتماماً كبيراً من الباحثين. وهذا يعود إلى أن ديكارت لم يخصص كتاباً مستقلاً في الأخلاق. وذهب البعض 

، ولم يبدع في مجال الأخلاق، وان قواعد الأخلاق المؤقتة التي قدمها إلى القول "بأن ديكارت لم يقدم نسقاً أخلاقياً 
أخلاقياً" مذهباً  وليس  للسلوك  شخصي  ببرنامج  عظيم 1أشبه  ميتافيزيقياً  "كان  ديكارت  أن  الآخر  البعض  ويرى   .

 .2الطاقة، لكنه لم يكن أخلاقياً مُجداً" 

وفي المقابل هذا الرأي الذي ينفي اهتمام ديكارت الجدي بالأخلاق، نجد موقف آخر يؤكد على أن ديكارت ليس 
وأنه  والحرية،  الإنسان  فيلسوف  هو  أيضاً  بل  فحسب،  الأنطولوجي  والبرهان  المنهجي  والشك  الكوجيتو  فيلسوف 

 تحدث في المجتمع، وفي الأخلاق.

ففي كتابه "مبادئ الفلسفة" نجده يقول: "الفلسفة كشجرة جذورها الميتافيزيقا وجذعها العلم الطبيعي وأغصانها بقية 
العلوم، وهذه ترجع إلى ثلاثة كبرى هي الطب والميكانيكا والأخلاق العليا الكاملة، التي تفترض معرفة تامة بالعلوم 

، إذ نلاحظ منذ البداية أن علم الأخلاق )أو الفلسفة العملية( عند ديكارت هو رأس الحكمة، بل تاج 3الأخرى" 
 العلوم جميعاً. ولهذا فهو يرى أنه من الضروري الاطلاع على كل العلوم قبل الخوض في علم الأخلاق. 

ويمكن تلمس الجوانب الأخلاقية في فلسفة ديكارت من خلال أهم كتبه وهي "المقال في المنهج" و"مبادئ الفلسفة" 
و"تأملات ميتافيزيقية"، وكلك من خلال الرسائل التي أرسلها إلى أصدقائه كالملكة "كريستينا" ملكة السويد، وإلى 

إليزابيت"، ابنة ملك بوهيميا الملوع، التي شغلها موضوع الخير صديقه "شانو" السفير الفرنسي لديها، وإلى الأميرة "
النفس"  انفعالات  في  "رسالة  يكتب  أن  ديكارت  إلى  طلبت  قد  وكانت  النفسية،  والطمأنينة  والفضيلة  والسعادة 

على أهم ما في مذهبه الأخلاقي1649فأجاب رغبتها ونشر الرسالة بالفرنسية سنة   ،  فهذه الرسائل 4م، تحتوي 
 كانت الدافع الأساسي التي جعلت ديكارت يخوض في ميدان الأخلاق. 

اليقين   إلى  الشك  من  انتقاله  أثناء  الشك  مجال  في  والدين  الأخلاق  يدُخل  يكون –ولكيلا  حتى  ذلك  سبب  ولعل 
، وهي أشبه بالإيواء المؤقت، أو قل بدقة، الأخلاق المؤقتةاقترح  -بمنجاة عن الاتهام بالإلحاد وما ينجر من أخطار

إنها اتباع بعض العادات والأعراف والقواعد القديمة المتعارف عليها والتي لا تتعارض مع ما سوف يكون عليه البناء 
 

 
 
 
 



133 
 

الجديد، فهي تعبر عن مرحلة انتقالية، إذا جاز التعبير، أو هي لقواعد مرحلية لم تكتسب بعد صفة العلم ولا نستطيع 
أن نصنفها بالدوام، ومن هنا يسميها ديكارت بالمؤقتة. فلا يكفي قبل البدء، كما يقول، "في تجديد السكن الذي 

نكون قد وضعنا له الرسم بعناية، بل يجب أيضاً أن يكون لنا   نقيم فيه أن نهدمه وأن نحصل على مواد العمارة وأن 
إن الأخلاق المؤقتة عند ديكارت هي  .1مسكن آخر نستطيع أن نأوي إليه في راحة أثناء العمل في ذلك المسكن" 

 عبارة عن جملة من القواعد: 

 : يرى فيها ديكارت ضرورة امتثال الفرد للقوانين السائدة في بلده الذي يعيش فيه.فالقاعدة الأولى

 : تنص على أن الفرد عليه أن يسلك وفق ما اجمع عليه أعقل العقلاء في البلد الذي يعيش فيه.القاعدة الثانيةأما    

وواضح أن هاتين القاعدتين "تتضمنان بعض الأصول الرئيسية التي تعلمها عند اليسوعيين، كتعويد النفس الطاعة 
 .2واحترام الدين، والتقاليد السياسية المتبعة في البلاد، والتهيؤ الكامل للعمل" 

: فتنص على أنه يجب على الفرد أن يحافظ على الإيمان بالمعتقد أو الديانة التي نشأ عليها وأنعم القاعدة الثالثةأما  
 الله بها عليه.

وتقضي القاعدة الرابعة على ضرورة أن يكون الفرد ثابتاً في سلوكه، متجنباً التردد فيما يعزم عليه، وذلك لكي يكفي 
 نفسه كل ندم وتأنيب إذا ما تبين له خطا سلوكه فيما بعد. 

كما يؤكد ديكارت في القاعدة الخامسة على أن يكون العقل هو ما يجب على الإنسان أن يتخذه هادياً في سلوكه 
وحاكماً للحد من رغباته وأهوائه وأوهامه، إن أفكارنا وعواطفنا ملك إرادتنا ويمكننا عن طريق العقل والتفكير التحكم 

على العق وسعادة. ولهذا يجب  ل أن يسير في المفاضلة بين الخبرات سيرته في بحث أية مسألة بها، فنعيش بطمأنينة 
 علمية أخرى. فالعقل في رأي ديكارت إذا أحسن توجيهه يكفي في هدايتنا للأخلاق الكاملة. 

أن  لا  هو،  رغباته  يغير من  بأن  الحظ  يغالب  نفسه، لا أن  يغالب  أن  الفرد  على  فيجب  السادسة:  القاعدة  أما في 
 . 3يغير نظام العالم، حيث يعتقد بأننا لا نقدر إلا على الأفكار قدرة تامة 

الجذري  الأساس  هو  الدين  أن  بمعنى  ديكارت،  لفلسفة  اللاهوت  تأسيس  مدى  على  دليل  تعطينا  القواعد  هذه 
للأخلاق عنده، كما هو الحامل الأصلي لفلسفته بأكملها. وكذلك تؤكد هذه القواعد على أن فكرة الإرادة القوية 

 

 
 

 



134 
 

المستقلة تظل مبدأ أساسي لدى ديكارت. إن الإنسان لا يكون سيد الطبيعة ومسخرها إلا بفضل هذه الإرادة الحرة 
 المستقلة. والإنسان لكي يكون فاضلاً فلابد أن تقوم فضيلته أيّاً كانت على إرادته وحريته.

وإذا تساءلنا ما هو الخير الذي يعطينا السعادة والفضيلة، والذي يجب أن تقودنا الأخلاق إليه؟ فنجد الإجابة عند 
واستعمالها  به،  ننعم  أن  يمكن  ما  وأفضل  أنبل  هي  الحرة  "فالإرادة  الخير،  لعمل  الحازمة  الإرادة  في  متمثلة  ديكارت 

 .1بيل معرفة الخير الأعلى والوصول إليه" استعمالاً حسناً هو سبيل السعادة التامة، أي س

وإذا عدنا إلى القواعد السالفة الذكر، فنجد أن لها جذور يونانية وه تبين مدى تأثر ديكارت بفلاسفة اليونان، فمثلاً 
القائل بأن الفضيلة هي العلم والمعرفة، وأن هناك وحدة بين العلم والفضيلة، ويرى سقراط أنه من المهم   سقراطمبدأ  

أن يجده الإنسان ليكون علمه عن الحقيقة علماً واضحاً لا لبس فيه، وحينئذ فلن يحيد سلوكه عن الحق. هذا المبدأ 
رادة الحرة، التي تستند للعقل وتفيد منه أكبر فائدة يبعث من جديد مع ديكارت "الذي يرى أن الخير الأعلى هو الإ

 .2لبيان الحسن وتحديد كل ذلك تحديداً تاماً" 

كذلك مذهب ديكارت الأخلاقي مطبوع بصفة خاصة بطابع المذهب الرواقي، وليس أدل على الأثر الرواقي من 
القاعدة الديكارتية المشهورة التي أخذ الفيلسوف بها في السعي للتغلب على هوى النفس قبل التغلب على الحظ، 

وهذا يتوافق مع مقولة -هذه القاعدة سبق الإشارة إليها –وأن يبذل بهذه في تغيير رغباته بدلاً من تغيير نظام العالم  
أحد الرواقيين وهو "أبكتت" القائلة "بأن لا تطلب من الأشياء أن تأت كما ترغب، بل تمنى الأشياء كما هي، وأن 

 .3تكون سعيداً بذلك" 

كذلك نجد ديكارت يحذو حذو الرواقية في التركيز على الطبيعة والدعوة إلى الحياة وفقاً للعقل. فالإنسان حين يحيا 
وفقاً للعقل لا يكون موافقاً لنفسه فحسب، بل يكون موافقاً لمجموع الأشياء، أي الكون بأسره، وكتأكيد على هذا 

 ة المؤدية إلى السعادة عي إخضاع إعمالنا لحكم العقل. التأثير نجد ديكارت يؤكد على أن الطريقة الوحيد 

إن ديكارت يدعو إلى تثقيف العقل، وتربيته تربية لا أثر للضلالات وأوهام التقاليد فيها، وبفضل هذا التثقيف يصل 
الإنسان إلى كشف ما تصدر عنه قوانين الطبيعة من مبادئ حقة، فصار "من الواجب استبدال المبدأ الرواقي وهو 

 

 
 
 



135 
 

. ولكن رغم ذلك يختلف ديكارت عن الرواقية، خاصة 1"اتبع الطبيعة" بمبدأ أو حكمة أخرى وهي "اتبع العقل الحق" 
 .2في الانفعالات والشهوات والأهواء، فالرواقية "تدعو إلى إماتة الشهوات، بينما ديكارت يرى ضرورة السيطرة عليها"

وراء  من  والهدف  النفس"  "انفعالات  عنوان  الذي يحمل  ديكارت  مؤلف  ذكر  يفوتنا  الانفعالات، لا  ذكر  وبمناسبة 
تأليف هذا الكتاب، هو أن يوضح لنا كيفية سيطرة الإنسان على الانفعالات، وهذه السيطرة تتم عن طريق إرادة 

رادته وبالمران الذي يمارس به هذه الإدارة أن يناضل الكائن العاقل وهي حرة لا سبيل إلى قهرها. فالإنسان قادر بإ
شهواته وانفعالاته مباشرة، ولا يمكنه السيطرة على العالم إلا بعد السيطرة على طبيعته، وهذه "السيطرة على طبيعته 

 .3مناطها الإرادة الإنسانية المسترشدة بنور العقل" 

يقدم ديكارت رؤية متكاملة حول الانفعالات، حيث يرى أن الإنسان مركب من جسم ونفس، ولكل منهما قواه 
العالم  وأحد أجزاء  جسم مادي  باعتباره  الطبيعة  علم  لقوانين  له، خاصة  يعرض  لكل ما  يخضع  فالجسم  به.  الخاصة 

كم الجسم من قوانين وعلاقات. ورغم أنهما الطبيعي. وأما النفس هي جوهر ماهيته الفكر، ولا صلة لها بكل ما يح
من طبيعيتين متمايزتين، فإنهما يكونان معاً. وهما نظر ديكارت وحدة لا انفصام بينهما. ولهذا يؤكد ديكارت على 

ه، علاقة التأثير والتأثر الموجودة بينهما، وهذا "الاتحاد الوثيق بين النفس والبدن يعتبر بمثابة اليقين الثالث في فلسفت
 . 4أي التالي لليقين في النفس وفي الله"

فإذا كان الجسم خاضعاً لقوانين الطبيعة فإن النفس، على العكس من ذلك، تخضع في أحوالها وميولها وغرائزها للعقل 
"انفعالات"  لفظ  يستخدم  فهو  بالغاً،  اهتماماً  وانفعالاتها  وميولها  النفس  أحوال  ديكارت  أولى  فقد  ولذا  والإرادة. 

اعر الحب والكراهية، الميل والنفور، الحزن والسرور. فالانفعالات ليدل على حالات النفس الوجدانية التي تشتمل مش
هي الحالات الوجدانية التي يسببها الجسم، وهي أثر من آثار اتحاد النفس بالبدن. وقد تكون سلبية وإيجابية، تكون 

الأمثلة   ومن  بالرغبة  "الانفعالات  وترتبط  الإدراك،  حالة  في  وسلبية  الإرادة،  حالة  في  انفعال إيجابية  أن  ذلك،  على 
 .5مثل الخوف يدفع النفس إلى الرغبة في الهرب والشجاعة تدفعها إلى الرغبة في العراك"

فإنها  الإفراط،  أو  وتفجرها  ثورانها  حالة  في  أما  الانفعال،  حالة  في  وطبيعية  مقبولة  تبقى  الإنسانية  الانفعالات  إن 
تتحول أو تنقلب إلى ظواهر مرضية، ينبغي محاربتها والسيطرة عليها، عن طريق العقل، وإذا كان الأمر كذلك، فذلك 

 

 
 
 
 
 



136 
 

انفعالات الفرد في  على  أو العقل  يعني أن العقل عند ديكارت يرتبط بالخير، فالسعادة إذن تحصل بسيطرة النفس 
 .1تعامله مع العالم الخارجي 

للأميرة إليزابيث،    1646نجد ديكارت في القسم الثاني من كتابه "انفعالات النفس" الذي شرع في تأليفه منذ عام  
يقسم الانفعالات إلى ستة أقسام وهي: الحب، البغض، الفرح، الحزن، الرغبة والتعجب، وعنها تنبثق شتى الانفعالات 

 والمشاعر والأهواء الأخرى. 

عن  يختلف  وعي معين  ديكارت إدراك أو  عند  فهو  الانفعال،  نعرف  الانفعالات، يجب أن  التطرق إلى أنواع  وقبل 
صورة بارزة لا على البشرة  في الجسم، باندفاع الدم وإليه في  من الادراكات، بأنه يُصحب عند تأثير الموضوع  غيره 

نفعال إذن وعي وثورة جسمية في نفس الوقت مصدرها والملامح وحدها، بل في النشاط العضلي الحركي أيضاً، الا
لانفعالات  والأقرب  الأخير  السبب  بأن  سابقاً  قيل  مما  نعرف  "إننا  ديكارت:  يقول  الدم،  جريان  في  مفاجئ  تغير 

 .2النفس ليس سوى الهياج الحاصل حين تُحرك الأرواح الغدة الصغيرة الموجودة في وسط الدماغ"

هذا التعريف يستند إلى مفهوم عقلي وعلمي عن الإنسان، وهذه الثورة الجسمية والثورة النفسية تحتمل التغير المستمر، 
حياته  وبتاريخ  فرد  بوقع كل  خاصة  أمور  الحركية  الدموية  والثورة  النفس  ثورة  لأن  والالغاء،  التجديد  تحتمل  كما 

تتولد ستة انفعالات، وأولها "التعجب" الذي ما هو لدى ديكارت إلا واتصالاته. وتبعاً للعلاقة بين هذين الثورتين  
صورة من صورة الانتباه العفوي، وبفضله يتبوأ موضوع بعينه مكانة الصدارة بنوع ما بسبب جدته بالقياس إلى سائر 

ل، وفي حالة الموضوعات، أي هو الانفعال الزائد بموضوع ما أو بشيء ما لعلة فيه، وقد يؤدي إلى الدهشة والذهو 
عدم تدخل العقل، لجعل موضوع التعجب مفهوماً ومعقولاً، يقول ديكارت: "يبدو لي بأن التعجب هو أول جميع 
الانفعالات، وليس له من نقيض لأن الغرض الذي يمثل أمامنا، لو لم يكن يحوي بذاته شيئاً يفاجئنا لما كنا تأثرنا به 

 .3ولكنا نظرنا إليه دون أي انفعال"

أما الانفعالان التاليان للتعجب في ترتيب الانفعالات، فهما "الحب والبغض"، فالحب معناه ميل النفس إلى إنسان 
ديكارت: "إن الحب هو  ورغبتها في حيازته، يقول  معين ورغبتها في الالتقاء والاتحاد به، أو ميلها إلى شيء معين 

أما  .4التي تحرضها للارتباط بملأ إرادتها بالأغراض التي تبدو مناسبة لها"   شعور للنفس تسببه حركة الأرواح الحيوانية

 

 
 

 
 

 



137 
 

البغض فمعناه هو نفور النفس من إنسان معين، ورغبتها في الابتعاد عنه أو النفور من شيء معين ومقتها له لسبب 
معين، حيث نجد ديكارت يقول: "الكراهية هي شعور سببه الأرواح التي تحرض النفس على أن تنفصل عن الأغراض 

 .1التي تمثل أمامها كأغراض مُضرة"

يقول  الصدد  هذا  وفي  بالموضوع،  الذات  اتحاد  فهو  الفرح  أما  والحزن،  الفرح  انفعالات  تأت  والبغض  الحب  بعد 
أنه  على  الدماغ  انطباعات  لها  تصوره  الذي  بالخير  تمتعها  قوام  وفيه  مبهج  للنفس  انفعال  هو  الفرح  "إن  ديكارت: 

. أما بخصوص الحزن فهو افتراق الإنسان عن الموضوع، ولنترك ديكارت يعرفه أكثر، حيث كتب قائلا: "إن 2خير" 
الحزن هو ثبوط كريه وفيه قوام الانزعاج الذي تتلقاه النفس من الشر أو النقص اللذين تصورهما لها انطباعات الدماغ 

 .3لكن قلما لا يصاحبه انفعال" على أنهما يخصانها، وهناك حزن عقلاني وهو ليس بانفعال، و 

من  والعمل، كالعمل  التحرك  إلى  يدفع  الذي  الانفعال  وهي  "الرغبة"  انفعال  لنا  ينتج  والحزن  الفرح  انفعالات  ومن 
"وأخيراً  فيه:  يقول  الذي  لديكارت  النص  هذا  نورد  توضيح  ولأكثر  سبيله،  في  والتضحية  الحبيب  من  التقرب  أجل 

بطريقة أعنف من كل الانفعالات الأخرى، وكذلك   فإني ألاحظ ما يلي كأمر خاص بالرغبة وهو أنها تهيج القلب 
أجزاء  وكل  أحدّ  الحواس  فتجعل كل  العضلات،  إلى  هناك  من  تمر  التي  الأرواح  من  أكبر  بكمية  الدماغ  تزود  فإنها 

 .4الجسم أكثر حركة" 

أن  على  يؤكد  "كامانيس"  الطبيب  نجد  نشوئها،  وكيفية  وانواعها  الانفعالات  حول  ديكارت  موقف  خلال  ومن 
ديكارت كان رائداً في مجال العلاقة بين الفيزياء والأخلاق، إذ كان يعتقد أن سر الفكر يكمن في النظام الذي يحكم 

ال وبين  والفلسفة  الطب  بين  وثيقة  صلة  فهناك  والمخ،  والفيزيولوجيالأعصاب  عند اسيكولوجيا  الأخلاق  فدراسة   ،
 .5ديكارت ترتبط بالبحث في هذه الانفعالات" 

فيها،  الافراط  من  أنحذر  المهم  حسنة،  جوهرها  في  الانفعالات  لأن  مطلقاً،  سلبي  ليس  ديكارت  عند  الانفعال  إن 
وانفعالاته  الجسد  تجاه  فالحكمة  الأسمى.  الخير  نبلغ  تجعلنا  الطيبة  أو  المعتدلة  فالانفعالات  لها،  الخاطئ  والاستخدام 

ن الكلبية والرواقية، بل بالموقف العقلاني الذي عن طريق المعرفة وعواطفه وأهوائه ليست بالكبح، وهذا ما تراه كل م
يصل إلى القدرة والسيطرة. ومتعة الحياة الدنيا تتوقف على هذه الانفعالات والعواطف واللذات الحسية، فليس في 

 

 
 

 
 

 



138 
 

السعادة  تذوق  على  مقدرته  زادت  والاحساس كلما  الانفعال  على  أقدر  الإنسان  وكلما كان  بدونها،  عذوبة  الحياة 
 اليومية.

على   في الأخير، بنيت  ديكارت  نلاحظ أن أخلاق  يمكن أن  ديكارت،  عند  الأخلاقي  للفكر  الملخص  هذا  وبعد 
أساس تجربته العلمية والفلسفة الكاملة وهي وليدة اهتمامه في نهاية حياته بمسائل الوجود الواقعي. وعلاوة على أنها 

نية، بواقع حياة ديكارت وصلاته مع كانت مرتبطة، من جهة أولى، بموقف فلسفي معين، كانت مرتبطة من جهة ثا
 الناس وفي تفكيره في ذلك الواقع، وفي تلك الصلات. 

الواقع أن ديكارت عندما يتحدث عن الأخلاق، في كته المختلفة، لا يدعي بأنه يقدم لنا تصوراً نهائياً، عما يدين 
به من أخلاق، وإنما "يلحظ منذ البداية بأنه يسوق ما يسوقه من آراء أخلاقية، بانتظار بحثه النهائي في الأخلاق 

 .1هو ما لم يقيّض لديكارت تحقيقه" 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 
 

 الأخلاق عند إيمانويل كانط:  عشر  ثانية الالمحاضر 

الخاص  مسارها  وفي  فيها،  ظهرت  التي  وفي أجزائها  التاريخي  في إطارها  وضعها  هي  فلسفة،  طريقة لفهم أي  أفضل 
(، وتعريفه للعقل وتحديد Criticismeضمن المسارات الفلسفية المتعددة، ولهذا يمكن فهم فلسفة كانط النقدية )

 فلسفته الخلقية إلا ضمن هذه القاعدة. 

لقد ظهرت فلسفة كانط، التي تمحورت حول "موضوعين مهمين مهما المعرفة والأخلاق في القرن الثامن الذي اشتهر  
، الخط الأول هو خط الفلسفة العقلية وهو الخط الذي 1بالصراع الشديد بين خطين فلسفيين أو مدرستين كبيرتين"

الذي  الفلسفي  الذي  للتصور  خلافاً  العقلية،  المدرسة  هذه  وترى  وليبنتز،  وسيبنوزا  ديكارت  واضح  بشكل  فيه  برز 
بمثابة أنتجه الفكر اليوناني والذي أشرنا إليه آنفاً، أن العقل أداة للمعرفة وهو مصدرها الرئيس، على اعتبار أن العقل  

النور الطبيعي أو نور الفطرة كما يسميه ديكارت. فكأن العقليين يؤمنون بالعقل وتصوراته أو أفكاره الموجودة فيه 
منذ لحظة ميلاد الإنسان، وأن "الله أودعها فينا كعلامة للصانع في صنعه" . أما الخط الثاني، 2وجوداً قبلياً )فطرياً( 

موقف المذهب العقلي،  عارضت هذه الفلسفة بشدة  فيها بيكون ولوك وهيوم، وقد  فهو الفلسفة التجريبية، ويبرز 
فقد اعتبر المذهب التجريبي العقل صفحة بيضاء خالية من الأفكار الفطرية، وأن كل ما يكتسبه الإنسان من معارف 

 من هنا يظهر الدور الثانوي الذي يلعبه العقل في المعرفة. هو من التجربة، أي عن طريق الحواس، و 

فلسفي توفيقي نقدي،  إن الصراع الفلسفي بين الاتجاهين العقلاني والتجريبي هو الذي دفع كانط إلى نهج موقف 
يوفق فيه بين المذهبين، وينتقد فيه دور الحواس والعقل، ويبُين حدودهما وحدود العقل الإبستيمية. لقد اتجه كانط في 

لإنسانية، وكانت أسئلته الكبرى: إلى أي مدى يستطيع عقلنا كتابه "نقد العقل المحض" إلى فحص حقيقة المعرفة ا
الأدوات  هذه  قيمة  وما  الصحيحة؟  المعرفة  أدوات  هي  وما  الإنسانية؟  والطبيعة  الكون  حقيقة  إدراك  إلى  الوصول 

 وأدوارها في تحصيل المعرفة الصحيحة؟ وهل للعقل حدود؟ 

من هنا اتجه كانط للعقل ليجعل منه هدفه الأول، أي لا بد للعقل من أن يضطلع بعملية فحص ذات، يحاول أن 
نقدي  امتحان  سوى  المحكمة  هذه  وما  أحكام،  من  نصدر  ما  صحة كل  في  تفصل  عادلة  محكمة  داخله  "في  يقيم 

 .3للعقل المجرد أو النظري" 

 

 
 
 



140 
 

ومن خلال المنهج النقدي التوفيقي يتضح مفهوم العقل عند كانط، حيث يرى أن العقل ملكة في المعرفة تتكون من 
ثلاث قدرات هي: الحساسية والفهم والعقل الخالص. فالحساسية هي المسؤولة عن تنظيم الانطباعات الحسية المتفرقة 

بواسطة مقولتين قبليتين هما مقولتا الزمان والمكان. أما الملكة التي تقدمها التجربة الحسية، وتؤدي الحساسية وظيفتها  
الثانية وهي ملكة الفهم فهي التي تحول المدركات )الحدوس( إلى معرفة، وذلك بواسطة "مقولات قبلية تنصب فيها 

. وثالثاً العقل الخالص 1معطيات التجربة الحسية فتتحول إلى معرفة، وهي من أشهر تلك المقولات، مقولة السببية"
القبلية  والمفاهيم  المبادئ  بواسطة  وتأطيرها  وتوحيدها  العقلية  المدركات  تنظيم  ومهمته  المعرفة  لملكة  العليا  المرتبة  وهو 

 العليا وتحويلها إلى معرفة يقينية ضرورية كلية، أي إلى حقائق.

عبارة عن فوضى خالية  موحداً، منظماً، بدونه كان الواقع التجريبي والعالم كله سيظهر  وهكذا يكون العقل فاعلًا، 
من كل نظام. فالعقل هو الذي يضفي النظام والمعقولية على الواقع، ولكن، في ذات الوقت، هو عاجز عن إنتاج 

ومنه فالعقل عند كانط لا يملك القدرة المعرفة من ذاته وحدها لأنه مجرد صورة تظل بدون المحتو  ى التجريبي فارغة. 
 المطلقة في المعرفة، خلافاً لتصور العقلانيين الذين وثقوا في العقل ثقة عمياء مطلقة. 

الكانطية الفلسفية النقدية  تبلغه   إن المساهمة  ولما يمكن أن  العقل،  المشروع لملكة  رسم حدود الاستعمال  تتجلى في 
المعرفة الإنسانية بواسطة العقل، فمادام التنظيم والتوحيد الذي يقوم به العقل رهناً بتوفير معطيات حسية، فمن الخطأ 

تجاوز العقل "عالم الظواهر ليبحث في   الفلسفي الجسيم التعويل عليه في معرفة ما يتجاوز التجربة )الميتافيزيقا(، وكلما
تناقض"  في  حتماً  ينتهي  فإنه  النفس(  العالم،  )الله،  ميتافيزيقية  الظاهر 2موضوعات  بين  الأشياء  في  يميز  ، لأن كانط 

(Phénoméne( وبين النومين )Nouméne)  "إننا لا نعرف من الأشياء إلا الظواهر أما 3الشيء في ذاته ،
 النومينات فذلك ما نجهله. 

للشق المعرفي في فلسفة كانط، نحاول الآن التعرف على الشق الأخلاقي في فلسفته، مع العلم أن   بإيجازبعد تطرقنا  
هناك ترابط وثيق بينهما. وفي هذا الشق الأخلاقي نجد كانط يطرح مجموعة من سؤالين مهمين: ماذا يجب أن نعمل؟ 

ل على هذه الصلة بين المعرفة والأخلاق عند أو ما الذي ينبغي أن أفعله؟ وذلك في كتابه "نقد العقل العملي" والدلي
كانط، هو خضوع الأخلاق لمشروعه النقدي، فالنقد عنده هو استخراج المبادئ العقلية المشتركة في تكوين أحكامنا 

 العلمية التي فيها شمول وضرورة.

 

 
 
 
 



141 
 

وإذا طبقنا هذه القاعدة في مجال الأخلاق، نجد أن مهمة الفيلسوف النقدي، ليست هي أن يتناول أحكام الناس 
الأخلاقية بالتأييد أو بالتفنيد، فإن قال الناس فيه مثلًا "إن طاعة الآباء واجبة على الأبناء"، فليست مهمة الفيلسوف 

في الناس  أصاب  نعم  يقول:  أن  هي  النقدي  مهمته   الأخلاقي  بل  فيه،  الناس  أخطأ  فقد  أو كلا  هذا،  حكمهم 
فكرة الواجب هذه؟ إنهم لم يجيدوها  منحصرة في تعقب هذا "الواجب" إلى مصادره الأولية، من أين استمد الناس 

أين فمن  "وجوبا"،  يروا  ولم  آبائهم  يطيعون  وفلاناً  فلاناً  رأوا  الخبرة  هذه  في  لأنهم  تجارب،  من  بحواسهم  خبروه   فيما 
جاءهم حين قالوا حكمهم الأخلاقي "يجب على الأبناء طاعة الآباء"، ولو كان التعميم هنا من قبيل الإحصاء لما 

 كان إشكال، لكنه التعميم بمعناه الضروري الذي يشمل أفراداً لم يقعوا في حدود تجاربنا.

من هنا ترى الأخلاق عند كانط مهمتها البحث عن المبادئ الأولية القبلية التي تبرر أحكامنا الأخلاقية، أو بعبارة 
فما  وكذا"،  فعل كذا  "يجب  قلنا  لذاته. كلما  الواجب  بأداء  إلزامنا  عنه  يصدر  الذي  المبدأ  عن  البحث  هي  أخرى 

إن عنه  نقول  ما  بفعل  نلتزم  لماذا  الواجب؟  أوجب  المبادئ الذي  هي  ما  السؤال:  بعينه  هو  السؤال  وهذا  واجب؟  ه 
 القبلية الكامنة في أحكامنا الأخلاقية؟

يؤكد كانط على أن كل شيء في الوجود يسير وفق قوانين محددة تتناسق مع طبيعة الأشياء، وبما أن طبيعة الإنسان 
هي العقل، لذلك فإن القوانين التي يجب أن يسير عليها الإنسان في حياته وأخلاقه يجب أن تقوم على مبادئ الفعل 

 الإنسان.   وبذلك يصبح القانون الأخلاقي هو القانون الفعلي عند

والمبدأ الذي تقوم عليه الأخلاق الكانطية مخالف للمبادئ التي قامت عليها المذاهب الأخلاقية القديمة أو الحديثة، 
إلى  الوصول  من  يمكننا  ما  وبمقدار  ونتائجه،  آثاره  إلى  بالاستناد  الخلقي  العقل  على  تحكم  غائية  اليونانية  فالمذاهب 

آخر. ولا شك أنها بذلك قد أغفلت جانباً هاماً هو عنصر "الإلزام"، حتى   غاية معينة هي السعادة حيناً واللذة حيناً 
 أننا لا نكاد نعثر على لفظ يترجم معنى "الإلزام" في كل من اللغتين اليونانية واللاتينية.

أن  النفعيون  "فاعتقد  مختلفين،  طريقين  في  الأخلاق  فلسفة  اتجهت  فقد  الحديثة،  الفلسفة  في  الحديثة،  المذاهب  أما 
.  1الخير مجرد شيء محسوس ملموس، ومن ثم راحوا يقيسون نتائج الأفعال بمعيار تجريبي، أطلقوا عليه "حساب اللذات" 

أما الطريق الثاني، فهو يرفض أن تكون الأخلاق رضاً بما لدينا من إحساس بالإلزام، وأعلى صورة من صور الأخلاق 
 الإلزامية هي تلك التي نلتقي بها عند كانط. 

 

 



142 
 

لقد استبعد كانط في مذهبه الأخلاقي مذهب السعادة الشخصية، لأنه يرد الخير إلى اللذة والمنفعة، كما أنه يعجز 
العاطفة  مذهب  "على  أيضاً  يوافق كانط  ولم  المتغيرة.  الجزئية  الحساسية  أنواع  من  ضروري  قانون كلي  استخراج  عن 

 .1الأخلاقية مع اعترافه بالفضيلة أولاً وبالذات" 

لهذا فالفعل الأخلاقي عند كانط هو الفعل القائم على "الواجب"، والواجب كما يعرفه كانط هو "ضرورة أداء الفعل 
للقانون"  ما 2احتراماً  بسبب  لا  وصالحاً،  فاضلاً  العمل  يكون  نفوسنا  في  المفطور  الأخلاقي  القانون  هذا  وبموجب   ،

ينتج عن هذا العمل من نتائج حسنة وطيبة، أو بما فيه من حكمة، ولكن لأن هذا العمل قد أدُّي وفقاً لهذا الشعور 
 ية ولكنه فطري طبيعي فينا.الداخلي بالواجب، هذا القانون الداخلي لم يأت عن طريق تجاربنا الشخص

التي تتبع القانون الأخلاقي، بغض النظر عما يعود علينا من كسب   الإرادة الخيرة إن الخير الوحيد في هذا العالم هو "
، يقول كانط: "من بين الأمور التي يمكن تصورها في هذا 3أو خسارة، إذ ليس المهم هو السعادة وإنما هو الواجب" 

الإرادة"  هو  واحد  شيء  اللّهم  قيد،  ودون  الإطلاق  على  خيراً  عده  يمكن  شيء  يوجد  لا  خارجه  أو  إن 4العالم   .
الواجب عند كانط لا يستند على العاطفة أو الوجدان ولا إلى الميول أو الرغبات مهما كانت نبيلة وسامية، كما أنه 
لا يقوم على تجربة خارجية كانت أو باطنية، بل يقوم أولاً وبالذات على احترام القانون، ومن هنا يتصف الواجب 

 عند كانط بالصفات التالية: 

بالمضمون،-1 تتعلق  مادية  اعتبارات  بأية  فلا يحفل  صوري محض،  أو   الواجب  العملي  القانون  نرد  ينبغي أن  ولهذا 
 الأخلاقي من كل اعتبارات مادية، بحيث يقتصر على مجرد شكل للتشريع الكلي. 

 الواجب نزيه عن الأعراض، فهو لا يسعى إلى السعادة. -2

فعل -3 يؤسس كل  الذي  هو  بل  شيء،  يؤسسه  لا  الواجب  ذلك أن  آخر،  شيء  رده إلى أي  يمكن  "لا  الواجب 
 .5أخلاقي" 

 

 
 
 
 
 



143 
 

ومن فكرة الواجب هذه يستنبط كانط ما يسميه مصادرات العقل العملي، إنها مصادرات أو فروض لأنها لا تقبل 
البرهنة العقلية، كما قرر ذلك في كتابه "نقد العقل المحض"، وإنما هي موضوعات للاعتقاد فحسب، أي للإيمان غير 

 العقلي، وهذه المصادرات ثلاث هي: 

وتنبع من ضرورة إطاعة الواجب، ذلك أن "الإلزام" يفترض أن يكون المرء خيراً، ولا معنى "للإلزام الخلقي"   الحرية:-1
بدون افتراض الحرية في الإنسان. إن الإلزام الخلقي ليس بالمعنى الحتمي الذي نراه في القانون الطبيعي، فهذا الإلزام 

 ننا كائنات أخلاقية أحرار، فالحرية وثيقة الصلة بالأخلاق. ينطوي على المسؤولية الأخلاقية، ونحن من حيث كو 

ومصدره أن الإخلاص التام للواجب لا يمكن تحقيقه في هذه الدنيا، ولهذا فنحن نميل إلى الاعتقاد خلود النفس:  -2
 في إمكان تزايد الكمال إلى غير نهاية، وهو أمر لا يتصور إلا بافتراض أن النفس خالدة 

السعادة   وجود الله:-3 وبأن  الفضيلة،  تصحب  أن  يجب  السعادة  بأن  تأكيدنا  من  يصدر  الله  "بوجود  والاعتقاد 
 .1مصاحبة للأخلاق، وأن النعيم يتوج التزام الواجب" 

يرى كانط أنه لو كان للإنسان عقلاً محضاً لاتجه بطبيعته نحو الخير لتحقيق التطابق بين عقله وإرادته، ولكنه مزيج 
من الحس والعقل فإنه يتصور الخير ويرتكب الشر، معنى ذلك أن الإرادة البشرية خاضعة لدوافع حسية متعارضة مع 

مة تكرهها على أداء ما اعتبره العقل خيراً حتى تحقق التصرفات العقل، فمن هنا كانت حاجة الإرادة إلى أوامر ملز 
مرتبة  يعلو  مستوى  في  تصنعنا  الأخلاق  أن  يعني  فإنه  الأوامر  عن  يتحدث كانط  وحين  الأخلاقي.  للقانون  وفقاً 

 الطبيعة، وهو يسمي قوانين العقل باسم "الأوامر".

يفرق كانط بين نوعين من الأوامر، أوامر شرطية مقيدة وأوامر قطعية مطلقة، فالأوامر الشرطية هي تلك التي تكون 
مشروطة بشروط معينة، وهي لهذا تبدأ عادة بأداة شرط "إذا" مثلا "إذا أردت أن تحيى سعيداً فكن صالحاً" أو "إذا 

الأوامر، كما يرى كانط، هي مبدأ للسلوك يقبله الناس  أردت أن تكسب ثقة الناس فتحرى الصدق دائما"، وهذه 
لا لجدارته أو استحقاقه، بل لأنه يُمكَْنُهم من الحصول على غاية معينة يرغبون فيها، يقول كانط: "والأوامر الشرطية 

ن يرغب تمثل الضرورة العملية لفعل ممكن معتبر كوسيلة إلى شيء آخر يرغبه الإنسان )أو على الأقل من الممكن أ
 . 2فيه(" 

أمر  هو  إنما  به  تلزمنا  ما  لأن  شرط  بأي  مقيدة  غير  فهي  المطلقة،  القطعية  الأوامر  فهي  الأوامر  من  الثاني  النوع  أما 
ضروري في ذاته بصرف النظر عن غاياته أو نتائجه، كأن يقال "كن خيراً" أو "تحرّى الصدق دائماً"، وهنا لا يكون 

 

 
 



144 
 

فعل الخير أو تحري الصدق وسيلة للحصول على أمر ما كائناً ما كان، بل يكون مجرد تصرف نزيه "نلتزم فيه بأصول 
على . إن الأمر المطلق يقوم  1الخير بإزاء قانون أخلاقي عام لا يطاع لما يترتب عليه من منافع، بل لأنه هو القانون" 

المباشر بين الإرادة وبين القانون دون شرط ولا مقدمات ولا نتائج، وهو الذي يطلب منا أن نفعل الواجب   الربط
 من أجل الواجب دون أن تكون هناك دوافع أخرى. 

على  للحصول  وسيلة  باعتباره  إلا  خيراً  يكون  لا  الأول  في  الفعل  أن  المطلق،  والأمر  الشرطي  الأمر  بين  الفارق  إن 
شيء ما، في حين أن الفعل في الثاني منهما متصور باعتباره خيراً في ذاته، فنجد أن الأوامر القطعية المطلقة المتعلقة 

بقة على كل تجربة، لهذا يقرر كانط أن الأمر المطلق وحده هو الذي بالإخلاص هي في صميمها أوامر كلية أولية سا
 يتمتع بصفة القانون الأخلاقي.

إن الواجب، كما عرفنا، هو الفعل احتراماً للقانون، ولعل الصفة الأساسية الرئيسية التي يتميز بها القانون هي صفة 
على  يجب  التي  الأخلاقي  الفعل  قواعد  أو  للواجب  رئيسية  صيغاً  وضع  أن كانط  نجد  ولهذا  العمومية.  أو  الكلية 

 أفعاله متفقة مع الأخلاق وهي:  الإنسان أن يلتزم بها ويسترشد بها حتى يضمن أن تأت

"وهذه قاعدة أساسية اعتبرها كانط   "اعمل بحيث يكون عملك وفقاً لقاعدة تريد أن تكون قانوناً عاماً للناس  أولا:
بمثابة الأساس لبقية القواعد. وهي تعني أن معيار الفعل الخلقي هو إمكان تعميمه دون أن نقع في تناقض، إما إذا 

 أدى التعميم لهذا الفعل إلى لون من التناقض كان الفعل متعارضاً مع القانون الخلقي. 

، ومعنى 2"اعمل دائماً بحيث تعامل الإنسانية في شخصك وفي أشخاص آخرين كغاية في ذاتها لا مجرد وسيلة"  ثانيا:
 ذلك أن كانط يجعل من الإنسانية غاية يجب أن يراعيها المرء في سلوكه. 

"اعمل بحيث تكون إرادتك هي نفسها مشروع قانون"، وهذه القاعدة هي بمثابة جمع بين القاعدتين السابقتين،   ثالثاً:
 لأنها تنص على ضرورة خضوع الإنسان للقانون باعتباره موجوداً عاقلاً، وتكون الإرادة هي مصدر القانون. 

في ختام هذه المحاولة التي تبرز ولو بإيجاز بعض جوانب الفلسفة الخلقية الكانطية، نفضل أن ننهيها بعبارته الشهيرة  
التي أنهى بها كتابه "نقد العقل العملي" والتي تكشف مدى أهمية الأخلاق عند كانط وهي: "السماء المرصعة بالنجوم 

نفسي".   باطن  في  الأخلاقي  والقانون  فوقي  "أنها من  يرون  الذين  نشاطر  فإننا  السابق لأخلاق كانط،  تحليلنا  ومن 
 .3ذات طابع ثوري في تاريخ الأخلاق الفلسفية" 

 

 
 
 



145 
 

إذا كانت فلسفة الأخلاق الكانطية تقول بأن شعور الإنسان بواجبه صادر من أخلاق فطرية وأن الأخلاق عامة 
حاول  يورغن هابرماس وفطرية ومطلقة وكلية وعمومية، كما تعرفنا على ذلك آنفاً، فإن الفيلسوف الألماني المعاصر  

إيجاد بديل لذلك، ويتمثل في أن معيارية القوانين لا تستند إلى أي وازع أخلاقي، وإنما يجب أن تكون عقلنة للإرادة 
ولا سلسلة  ولا أمراً  نهياً  لم تعد  فلسفة التواصل النقدية  في  الإنسانية في عالم يلفها بالتعقيد والاحتمالية. فالأخلاق 

إيمان  مجرد  أو  واكراهات  والمحاججة   محرمات  للمجادلة  قواعدها  تخضع  بل  وقيم،  ومثل  بمعتقدات  أو   أعمى  المنطقية 
"أخلاق المناقشة"، بهدف استنباط جملة معايير تضمن لها سبل تنظيم التواصل في المجتمع. ما شغل هابرماس نظرياً 

عقلي"  هو  ما  بل  ذاته،  في  العقل  تواصلية.  1"ليس  وعقلانية  أداتية  عقلانية  هما  شكلين  في  عنده  العقلنة  وتتجلى   ،
فالأولى، أي العقلانية الأداتية، تخضع للحساب الواعي الذي يدرس كيفية الوصول إلى أهداف بحد ذاتها موضوع 

لطابع قيمي، بل لطابع عملي، يتشخص نوع هذه العقلانية في تعامل الإنسان مع ا لطبيعة حساب وغير خاضعة 
 وتتجسد في العلم والصناعة والتكنولوحيا الحديثة.

لذاتها،  الجماعة  فهم  وتصوغ  المجتمع  أفراد  بين  التفاعل  عملية  تنظم  فهي  التواصلية،  العقلانية  أي  الثاني،  النوع  أما 
ويظهر هذا النوع من العقلانية في المجال الأخلاقي والسياسي الذي ينظم الشرائع والمعايير الجاري بها العمل. ومن 

تية الخاصة بالتقنية والأنساق التي لا تعرف إلا منطق الحسابية والوظيفية، هذا المنطلق ينقذ هابرماس العقلانية الأدا
ويقدم لها بديل العقلانية التواصلية، التي تنطلق من كون العقل محايثاً للممارسة التواصلية اليومية، بحيث يحدد وحدة 

تنوعّ  يقابلها  الصورية  الوحدة  هذه  أن  أساس  على  البرهانية،  الإجراءات  في  يسميه    العقل  ب  "ثقافات هابرماس  ما 
الخبراء" المختصين في العلوم والتقنيات، في الأخلاق والقانون، أي أن هذا العقل الذي ينزع عنه كل طابع جوهري 
والمعايير  المقدس  محل  الصلاحية  وادعاءات  الخطابي  العقل  فيه  حلّ  مجتمعاً  ويستدعي  المعيش  العالم  عقلنة  "يفترض 

 .2السلطوية"

 

 

 

 

 

 
 



146 
 

 أبعاد الفلسفة الخلقية عند بول ريكورعشر:    لثثاال  المحاضرة

من  عند كل  الحديثة  والفلسفة  اليونانية  الفلسفة  في  ورد  التعقل كما  على  ركزنا  قد  السابقة  الصفحات  في  إذا كنا 
ديكارت وكانط، فإنه من الواجب الإشارة إلى التأسيس العقلاني للأخلاق في الفلسفة المعاصرة، لأن هناك محاولة 

لعلم الأخلاق كما يفهم   تقليدياً، مثال ذلكن تبذل في الوقت الراهن محاولات لبعث جادة لدراسة العقلانية خلفاً 
والأمريكي  ريكور  بول  الفرنسي  الفيلسوفان  هما  المحاولة  هذه  يمثلان  نراهما  وأبرز من  المطلق،  الأمر  في  مذهب كانط 

 جون راولز.

إنه لمن الأهمية بمكان، ونحن نركز في هذه المحاضرة على الأساس العقلي للأخلاق، وعلى التعقلية وخضوع الأخلاق 
الانتباه إلى  اليونانية، لفت  الفلسفة  قبلهما في  ومن  وكانط،  ديكارت  عند كل من  وجدناها  العملية، كما  للحكمة 

( الذي تميز بالانفتاح على مثلث الفكر التأملي الفرنسي 2005-1913)  بول ريكورمساهمة الفيلسوف الفرنسي  
والتحليل الألماني والبرغمات الأنجلوسكسونين أي أنه فتح الأبواب كلها أمام مختلف التيارات الفكرية وحاول صياغة 

 ( خاصاً به طعّم به فينومينولوجيا هوسرل. Herméneutiqueمشروعه الفلسفي منتهجاً تأويلية )

لقد انطلق ريكور من هريمنوطيقا الرموز والأساطير، ومنها انتقل إلى هيرمينوطيقا النصوص، ومن هذه الأخيرة انتقل 
إلى هيرمينوطيقا الفعل، ليصل إلى أخلاق وسياسة قادرة على الرد على انتقادات "الكائن الهش" الذي هو الإنسان. 

فلسفته توضيح  في  عليها  سنعتمد  التي  أهم كتبه  )  ومن  عينها كآخر"  "الذات  هو كتاب   soi-mêmeالخلقية 

comme un autre)    سنة وغذا كانت 1990الصادر  دراسات،  أو  فصول  عشرة  الكتاب  هذا  ويحتوي   ،
احتوته  عما  لمحة  نقدم  أن  أرتأينا  فقد  الأخلاقية،  فلسفته  على  تحتوي  التي  هي  والتاسعة  والثامنة  السابعة  الدراسة 

 الفصول الستة الأولى. 

إن الموضوع الأساسي الذي تمحور حوله الكتاب فهو مشكلة الذات، والذات الفاعلة التي كان البنيويون الفرنسيون 
قد أنكروا وجودها، وإذا كان نيتشه قد أذلّ الكوجيتو عندما حوله إلى مجرد وهم، فإن ريكور اعتمد على التمييز بين 

ظة على ذاتها رغم مرور الزمان، وبيّن هوية ثابتة لا تتغير ويسميها هوية الذات التي تتغير وتبقى في الوقت عينه محاف
( بالفرنسية  )la memetéريكور  الذات  مغامرة  في  للخوض  يكور  بهر  يتسلح  ما  هو  التمييز  وهذا   )le soi )

 الباحثة عن موقعها الأنطولوجي.

ففي الفصلين الأول والثاني من كتابه، يلجأ ريكور إلى التحليل المنطقي للغة، ومن خلال مقاربة دلالية للغة يناقش 
نتكلم   التي  الأشياء  أحد  مجرد  الفاعل  يعتبر  عندما  والأفكار  والتصورات  الذهنية  الأحداث  يلغي  الذي  "ستراوسن" 

و التكلم عن الذات عينها مهملاً كل الهوية الذاتية التي تتصف عنها، فرد عليه ريكور بأن كل ما فعله "ستراوسن" ه



147 
 

عند  الخطاب  وأفعال  اللغة  تداولية  الثاني  الفصل  في  ريكور  يناقش  الزمان، كما  مع  والتغير  الاستعمال  على  بالقدرة 
والمتألم،  الفاعل  الممارس  الإنسان  عالم  إلى  المتكلم  الإنسان  عالم  من  والرابع  الثالث  الفصلين  في  ينقلنا  ثم  "أوستين"، 

الفا  تنكر  التي  التحليلية  الفلسفة  على وتناقش  ريكور  فيرد  الحدث،  تكوّن  التي  العناصر  أحد  مجرد  وتعتبره  عل 
"أنسكومب" و"دافيدسون" اللذان يشددان على حدث كواقعة مستقلة يمكن وصفها منطقياً دون اللجوء إلى مفهوم 

و قادر الفاعل، بالقول إن نسبة محمول إلى فاعل منطقي هي غير عملية الإسناد التي يقوم بها الفاعل الحقيقي، وه
على التسمية الذاتية وعلى تحمل تبعة عمله كمسؤول. أما في الدراسة الخامسة فينتقل ريكور إلى الهوية السردية التي 
تشكل الجسر الذي يربط الإنسان المتكلم والفاعل والمتألّم بالإنسان الأخلاقي الذي يتحمل مسؤولية عمله، وهذه 

الأسئلة  عن  الإجابة  تحاول  الست  أن   الدراسات  يمكنني  هل  أفعل؟  أن  يمكنني  هل  أتكلم؟  أن  يمكنني  هل  التالية: 
أحكي؟ من هو الفاعل الإضافي الذي يتحمل التبعة؟ أي البقاء في معضلة الهوية الذاتية مادام السعي عن الإجابة 

 عن السؤال من؟ 

والذي  صغير".  "علم أخلاقي  يسميها  أو كما  الأخلاقية  فلسفته  ريكور لبلورت  ينطلق  الستة  الدراسات  هذه  ومن 
( التي قال بها كانط، الأولى Moral( التي قال بها أرسطو والواجبية )Ethiqueيميز فيها ريكور بين الأخلاق )

تتعلق بكل ما هو خيّر وحسن، وبكل ما يجعل الحياة طيبة، أي الأخلاق الغائية المنطلقة من الرغبة، أما الثانية وهي 
بين  التمييز  خلال  من  نتعرف  أن  جداً  السهل  "من  ريكور:  يقول  وإكراه،  إلزام  فيه  ما  أي  نفعله،  أن  يجب  ما  كل 

لى التعارض بين تراثين فلسفيين، تراث أرسطوطاليس، حيث الأخلاق يميزها المعيار الغائي، الاستهداف والمعيار ع
أدبية وت نظر  وجهة  وبالتالي  للمعيار،  الإلزامي  الطابع  يحددها  الواجب  أخلاق  حيث  كانط،  راث 

(déontologique) "1. 

أن الأخلاق هي من اجل التطلع إلى حياة منجزة والواجبية من أجل تمفصل هذا التطلع داخل معايير   يرى ريكور 
التثبيت   ريكور  ويقترح  وإكراهاً  قيداً  واحتوائها  البشر(  لجميع  )صلاحها  والكونية  الكلية  بادعائها  معاً  آن  في  تتسم 

 التالي:

 أولوية الأخلاق على الواجبية.-1

 ضرورة أن يمر الاستهداف الأخلاقي عبر غربال المعيار. -2

 

 
 



148 
 

المستوى -3 هذا  على  تذكرنا  مسدودة  عملية  طرق  إلى  المعيار  يقود  حيث  الاستهداف،  إلى  باللجوء  المعيار  حق 
( المختلفة التي كان قد واجهها تأملنا في الهوية الذاتية.  aporétiqueالعديد من تأملنا في المواقف الاستعصائية )

 إذن فالواجبية تمثل تحقيق محدود والأخلاق تحتوي الواجبية. 

( الذات  تقدير  على  قائمة  الأخلاقي(  )الاستهداف  الأخلاق  أن  على  ريكور  لأن estime de soiيؤكد   )
 respect"الإنسان كائن يلقي على ذاته نظرة التقدير والتثمين، في حين أن الواجبية قائمة على احترام الذات ) 

de soi")1 ولهذا ففي نظر ريكور أن تقدير الذات أساس أكثر من احترام الذات، وأن احترام الذات هو الشكل .
الذي يتخذه تقدير الذات في ظل نظام المعيار، وكذلك فإن تقدير الذات ليس هو منبع احترام الذات فحسب، بل 

يد يهتدي به كدليل موثوق به في ممارسة هو الملجأ الأخير الذي يعود إليه الاحترام، حيث لا يعود هناك معيار أك
الذات   "تقدير  إن  والآن.  هنا  الاحترام  الهوية   واحترامهذا  لنمو  الأخيرة  المتقدمة  المراحل  مجتمعين  سيمثلان  الذات 

 .2الذاتية الذي هو في الوقت نفسه بسطاً لها" 

يعرف ريكور الأخلاق أو الاستهداف الأخلاقي "بأنها الرغبة في العيش الحسن والخيّر والجيد مع الآخر ومن أجله 
، وهذا التعريف يتضمن مكونات ثلاثة هامة وهي: "الحياة الجيدة"، "مع الآخر ومن أجله" 3في مؤسسات عادلة" 

 و"في مؤسسات عادلة". 

يخص المكون الأول، فإن أرسطو يدعو بالعيش جيداُ أو كما يقول بروست بالحياة الحقيقية، فالغاية القصوى   ففيما
وخيرة. وفي الأخلاق الأرسطية ليس هناك من مكان إلا للخير من أجلنا،  بحياة جيدة  لأي واحد منا هي التتويج 

العملية مرساها الحياة الجيدة الحيرة، والدرس الثاني يرى ريكور أن الدرس الكبير الذي نحفظه من أرسطو أن الممارسة  
 منظماً بنيوياً هدف "الحياة الجيدة الخيرة".   مبدئاً جعْله الغائية الداخلية للممارسة  

وأرسطو يرى أن الغائية أمر طبيعي، وأن الأفعال كلها وخاصة أفعال الإنسان تقصد على غاية، وإذا تعددت الغايات 
وتسلسلت فلابد أن تنتهي إلى غاية عليا تكون غاية الغايات، ولا تكون وسيلة لغاية ورائها وإنما تقصد لذاتها، وهذه 

ادة التي لا تكون وسيلة إلى غاية أبعد منها وإنما هي غاية الغايات، الغاية القصوى هي الخير الأسمى المتمثل في الع
( )التداول مع الذات والتفكير قبل اتخاذ القرار( هي التي تختار بين الوسائل التي تقود déleberationوالروية )

السبيل الذي يتبعه ( )الحكمة العملية( هو  phronésisإلى الغايات. والروية أيضاً هي السبيل الذي تتبعه الفطنة )
"وسيلة الأرسطي  النموذج  ينتقد  هنا  ريكور  الفيلسوف  نجد  حياته.  قيادة  أجل  من  الفرونيزيس  ويرى -رجل  غاية"، 

 

 
 
 



149 
 

بعيدة"  عليا  مثل  بين  وإياب"  "ذهاب  بنموذج  ويستبدله  غير كافٍ،  أجل 1"بأنه  من  ريكور  يقدمه  الذي  والبديل   .
تجاوز وتجنب الصعوبات القائمة في كتاب أرسطو "الأخلاق إلى نيقوماخوس" يتركز على التصورات )أفاهيم( الثلاث 

 التالية:

في -1 نظرة  ذاته  على  يلقى  هو كائن  بما  برمته  الإنسان  وحدة  وإلى  البيولوجي  المعنى  تجذر  إلى  وتشير  حياة  خطة 
 التقدير والتثمين، وهنا يقول سقراط "إن حياة لم نتفحصها ونحكم عليها ليست جديرة بهذا الاسم". 

"الوحدة السردية للحياة": إن فكرة فكرة الوحدة السردية تؤكد بأن الذات الفاعلة في الأخلاق ليست شخصاً -2
آخر غير ذلك الذي تعزو له القصة هوية سردية، وأفهوم "خطة الحياة" يشدد على الناحية الإرادوية وهذا ما سماه 

لى التمازج بين النيات والأسباب والصدف التي نجدها سارتر "المشروع الوجودي". ومفهوم الوحدة السردية يشدد ع
 .2في كل قصة، "هناك ومنذ البداية نرى الإنسان كشخص يتألم بقدر ما يفعل ويخضع لكل تقلبات الحياة" 

الحياة الخيّرة الجيدة: هي سديم المثل والأحلام والانجازات العديدة، إنه مستوى الزمن الضائع أو الزمن المستعاد، -3
ولإدخال التأويل يرى ريكور أن بين استهدافنا للحياة الجيدة الخيرة، وخياراتنا الخاصة يرتسم نوع من الحلقة التأويلية 

ب والإياب"،  "الذهاب  حركة  لعبة  "المهنة بفضل  وجودنا  مراحل  في  المصيرية  والقدرات  الخيرة  الجيدة  الحياة  فكرة  ين 
والحب وأوقات الفراغ...ألخ"، كل نص يفهم ذاته بفضل جزئه وجزئه يفهم ذاته بفضل النص بأكمل. "فعلى الصعيد 

 . 3الأخلاقي يصبح تأويل الذات تقدير الذات وفي المقابل تقدير الذات يتبع مصير التأويل"

فريكور هنا عرّف كيف يرسي   أما المكون الثاني الذي يتألف منه تعريف ريكور للأخلاق هو "مع الآخر ومن أجله" 
دعائم فلسفته على احترام الآخر، ولعل عنوان الكتاب "الذات عينها كأخر" دليل على ذلك، ذلك أن الذات لا 
في  يتجلى  الذات  تقدير  لأن  والعناية  الاهتمام  يتطلب  وهذا  يومية،  علاقة  في  هي  بل  ريكور،  عند  وحدها  تعيش 

العناية لا يمكنهما أن يعُاشا الواحد من دون الآخر، أو أن يفكرا في ذاتهما احترام الآخر، بحيث أن تقدير الذات و 
 .4إلا معاً ومن دون فصل بينهما"

العلاقة بين الذات والآخر عند ريكور قائمة على "الصداقة" نظراً لأهميتها لأنها من جهة تتوسط استهداف الحياة 
تتبع  ثانية  جهة  من  والصداقة  سياسي.  طابع  ذات  تعددية  إنسانية  فضيلة  وهي  العدالة،  واستهداف  الخيّرة  الجيدة 

 

 
 
 
 



150 
 

أصدقاء"  إلى  يحتاج  السعيد  "الإنسان  قال:  عندما  أرسطو  عليه  أكد  ما  وهذا  أخلاقية،  فضيلة  لأنها  . 1الأخلاق 
والصداقة بمنظوره ثلاثة أنواع وهي: الصداقة بحسب الخير والصداقة بحسب النافع والصداقة بحسب اللذيذ، والصداقة 
من  واحد  فكل  المساواة،  إلى  معبر  هي  ريكور  بول  عند  الصداقة  أما  معاً"،  "العيش  إلى  تقود  التي  هي  أرسطو  عند 

 ه. الصديقين يعيد إلى الآخر المقدار المساوي لما تلقا

فالصداقة عند ريكور تساهم في شروط تحقيق الحياة بما هي هي خير في ذاته وملذة في جوهرها. كما ينطلق ريكور 
فرضية   لا   ليفيناسمن  الوجه  للأخر،  الخارجية  اللاعلاقية  أي  البينية،  العلاقة  في  الآخر  مبادرة  أن  على  تقوم  التي 

يتبدى لأنه ليس بظاهرة، بل هو نوع من التجلي، ولكن لماذا هذا الوجه؟ الوجه هذا وجه سيد العدالة. لكن ريكور 
على علاقة مع آخر با و لا يكتفي بهذا الطرح، بل يدعونا إلى أن نحافظ  طريق جلنسبة إلينا لا يملك  وذلك عن  هاً 

لرعاية المؤسسات. فالمؤسسة في هذه الحالة هي تكون العلاقة وليست البينذاتية. فالتبادل ضروري بين تقدير الذات وا
 .2للآخر، يقول ريكور: "لا أستطيع أن أقدر نفسي من دون أن أقدر الآخر مثلي أنا نفسي مثل نفسي عينها"

ونصل الآن إلى المكون الثالث لتعريف الأخلاق، وهي عبارة "في مؤسسات عادلة" وهنا تتقاطع الأخلاق والسياسة، 
والفيلسوف ريكور يمر هنا من الصداقة إلى العدالة. ففكرة العدالة تتعلق بالعلاقة مع الآخر الذي ليس له وجه والذي 

تكون العلاقة وليست البينذاتية، فالمؤسسة "هي التي تؤُمن التماسك   يمكن أن يظل نهائياً دون وجه، إنها المؤسسة التي 
. ويتساءل ريكور لماذا لا نبقى في مستوى الأخلاقي للرغبة 3بين المكونات الثلاثة الفردية والبينشخصية والمجتمعية"

في العيش الحسن؟ فالسبب عنده يمكن في كون الحياة في المجتمع تترك مكاناً كبيراً وغالباً ما يكون مرعباً لشتى أنواع 
أن غير  والمعتقدات،  والإيمان  الفوائد  حدود  في  الإنسانية  العلاقة  مستويات  على  المؤثرة  الصراعات   الصراعات  هذه 

تنحوا لتعبر عن نفسها بعدة أشكال من العنف، بداية من القتل إلى نقض الكلمة المعطاة. هذا العنف يترتب عنه 
أخطاء تؤثر بالمثل على الأفراد المأخوذين على حدى والمؤسسات التي تؤطر الحياة في المجتمع. من هنا تولد ضرورة 

المتح مجتمعاتنا  في  المتمثل  إذن "الثالوث"  قضائية.  مؤسسات  تأسيس  وكذلك  مكتوب،  قانوني  بوجود كيان  ضرة 
 فالتهديد بالعنف هو الذي يبرر الانتقال من مرحلة أخلاق السعادة إلى مرحلة أخلاق الضرورة. 

حول العدالة، خاصة عند أرسطو وجون راولز، فالأول  يطلّع على النظريات المختلة  اهتمام ريكور بالسياسة يجعله 
 نظريته قائمة على التوزيع المتساوي والمتناسب للثروة بين المواطنين، أما الثاني فنظريته قائمة على العدالة كإنصاف. 

 

 
 
 



151 
 

بعد هذا الاطلاع يحدد ريكور مفهوم "العادل" الذي ينظر عنده إلى جهتين: إلى جهة الخير، حيث يجعل علاقاته 
في  وحقه  تماسكه  القانوني  النظام  يمنح  حيث  والقانوني  الشرعي  "جهة  وإلى  المؤسسات،  لتشمل  تمتد  البينشخصية 

 .1الملاحقة والإلزام" 

وما نستخلصه بعد هذا الذي ذكرناه هو أن السياسي عند بول ريكور يتصل اتصالًا وثيقاً بالإتيقا، لأن السياسة له 
ما يقوم به في المؤسسات التي تنظم الأفراد الذين يصيرون أصدقاء، لكنهم يكونون مترابطين في حركتهم داخل أطار 

 المؤسسة.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



152 
 

 ون راولز )الأخلاق في عصر ما بعد الحداثة( ج عشر:    رابعال  المحاضرة

قدمها  التي  العدالة  نظرية  وتعد  الماضي،  القرن  من  السبيعينيات  بداية  منذ  جديداً  انبثاقاً  السياسية  الفلسفة  عرفت 
( راولز  جون  هو  امريكا  في  المفكرين  أهم  من  النصوص 2002-1905واحد  أحد  العدالة"  "نظرية  ويعد كتابه   )

والسي النظرية  الأخلاقية  الفلسفة  في  شهرة  الأكثر  الفلسفة المعاصرة  حول  ليس  الواقع  في  هو  الكتاب  وهذا  اسية، 
 .1السياسية فحسب، بل كتاب أخلاق نظرية أيضاً 

التي  القواعد  تفهم  المستقر؟ كيف  العادل  النظام  ما  العدالة؟  ما  مثل:  تساؤلات  عدة  راولز  يطرح  الكتاب  هذا  في 
 تهيمن على توزيع الخيرات والمصالح الأساسية؟ وتلاحظ جاكلين روس على عمل راولز ملاحظتان: 

أن راولز لا يحاول حل مشكلة العدالة ككل، إنه يعني أكثر ما يعني بالمبادئ المسيطرة على توزيع المنافع الاجتماعية -1
 توزيعاً موائماً وعلى إعطاء الحقوق والواجبات. 

الملاحظة الثانية تتناول أسباب نجاح "نظرية العدالة"، ذلك أنه مع أزمة الأيديولوجيا الماركسية يبدأ "عصر الفراغ" -2
الطوباوية الماركسية عتيقة سأل عن المبادئ التي تنظم  الذي يجد فيه رجال السياسة أنفسهم حائرين، وعندما تبدو 

 العمل السياسي. 

من خلال الملاحظة الثانية التي قدمتها جاكلين روس، نلاحظ أن نظرية العدالة عند راولز بنيت بناءً على خلفيات 
فكرية عديدة، أولها هي محاولة لتجديد الليبرالية السياسية ولتليين وتلطيف جموحها بما يتلائم مع المبادئ الأخلاقية 

ما بين الليبرالية الراديكالية  (، حيث أن فلسفته السياسية الليبرالية تتموقعcomme équitéللعدالة كإنصاف )
( فالليبرالية الراديكالية تقوم على التوزيع العادل المستند على الخصائص Communitarismeوبين الجماعية )

وجدارة وغيرها. ومبادئ تخصيص المصادر الاقتصادية في المجتمع على الأفراد، يجب أن  الفردية من لياقة واستعداد 
السياسي الذي تمثله الدولة   تقوم على أساس هذه القيم الفردية، ويدعو هذا النوع من الليبرالية إلى عدم تدخل النظام

ممثلي هذا النوع من الليبرالية نجد "فريدريك هايك"، فالعدالة عنده تتحقق باللامساواة   أبرز في الحياة الاقتصادية. ومن  
( الجماعية  أما  بالمساواة  Communitarismeالمطلقة،  فتنادي  العدالة (  تكون  ذلك  على  وبناءً  المطلقة، 

استعداداتهم،  تكن  ومهما  المجتمع،  في  عملهم  يكن  ومهما  ظروفهم،  تكن  مهما  الناس،  جميع  أن  هي  الاجتماعية، 
يجب أن يعيشوا على حد سواء. وعلى رأس منظري هذه النظرية كارل ماركس، ففي المجتمع الشيوعي الماركسي يكون 

شعار  أساس  على  إلى   التوزيع  الوصول  ان  والواقع  ولكل حسب حاجته".  طاقته  حسب  "من كل  المعروف  ماركس 

 

 



153 
 

معيار "الحاجة" كقاعدة أساسية للتوزيع في مجتمع شيوعي أمر ممكن، ولا يكون لخصوصية الأفراد المكتسبة أي تأثير 
 على حصتهم من المصادر الاقتصادية في المجتمع. 

فإضافة إلى هذين النظريتين حول العدالة، كانت فلسفة راولز السياسية كحل بديل عن "النفعية"، كذلك بنية نظرية  
العدالة عنده بناءً على ما شهدته الولايات المتحدة الأمريكية في الخمسينيات والستينات من القرن الماضي، فلا يمكن 

ا بعين  نأخذ  إذا لم  العدالة"  "نظرية  الفيتنام، فهم كتاب  حرب  بعد  الأمريكية  المتحدة  الولايات  صورة  اهتزاز  لاعتبار 
كما ينبغي أن نموضع أبحاث هذا الفيلسوف ضمن سياق مشكلات المجتمع الأمريكي المعاصر، فالسود كانوا يعانون 

ع ظهرت  وقد  وغيرها.  والوظيفة  والجامعة  والشارع  المدرسة  في  الحياة،  مجالات  في كل  عنصري  تمييز  حركة من  ندئذ 
النظام من أجل نيل الحقوق المدنية والمطالبة بالمساواة، وبالتالي فعندما ألف الفيلسوف راولز كتابه عن العدالة كان 

 يفكر في كل هذه الأشياء. 

وقارية على حد  ةتلتقي في كتاب نظرية العدالة هذا عدة أطياف فكرية قادمة من آفاق فلسفية رحبة أنجلوسكسوني
( الاستقلالية  مفاهيم  من كانط  وأخذ  أرسطو،  من  التوزيعية  العدالة  مفهوم  راولز  استقى  ( autonomieسواء، 

النفعية  من  استلهم  واخيراً  روسو،  عند  التعاقد  نظرية  من  استفاد  أنه  للعقل. كما  العمومي  والاستعمال  والكونية 
والمساواة  الحرية  بين  جديدة  توازنات  خلق  إلى  راولز  عند  النظري  المشروع  هذا  يسعى  الأنجلوسكسونية.  والبرغماتية 

 .1على قواعد أخلاقية للعدالة كإنصاف 

ونلمس الجانب الأخلاقي في مشروعه السياسي من خلال إعادة التفكير في الليبرالية السياسية في المجتمعات ما بعد 
( والفردانية  post-modernesالحداثة  النفعية  الأداتية  النزعة  استشراء  دون  للحيلولة  العدالة  أسس  على  بناءً   )

( ومحاولة égoïsme possessifالاستحواذية  الخير،  تصورات  وتضارب  والهويات  الثقافي  التعدد  ومسألة   ،)
 التوفيق بين المذاهب الغائية للخير والمذاهب الاستعمالية والأداتية لمفهوم المنفعة. 

يطرح راولز في كتابه نظرية سياسية ذات منحى ليبرالي ولكن بمراجعة المبادئ الليبرالية على ضوء المبادئ الأخلاقية. 
يقول  السياسية،  للمؤسسات  الأولى  الفضيلة  يعتبرها  إذ  السياسية،  النظرية  صلب  في  "العدالة"  مفهوم  راولز  يضع 

للمؤسسات   الأولى  الفضيلة  هي  العدالة  "إن  للأنساق راولز:  الأولى  الفضيلة  هي  الحقيقة  أن  الاجتماعية، كما 
، فالعدالة عند راولز تمثل القاعدة الأساسية لكل مجتمع منظم عقلانياً يروم ارضاء النفع العام وينال رضا 2الفكرية"

 ( المنضوين فيه تحت تعاقد مضمر أو معلن. sociétairesكل المتعاقدين )

 

 
 



154 
 

ويستنتج أن العدالة أسبق من الخير، بدليل أن الأولى توحد والخير يفرق، فلا يختلف البشر "حول شيء مثل اختلافهم 
، فشتان بين كونية مفهوم العدالة وخصوصية 1حول تصورات الخير، ولا يجمعهم ولا يوحدهم شيء أكثر من العدالة" 

مفهوم الخير. فما يمكن أن يراه بعضهم خيراً، قد يراه الآخر وبالاً وشراً. أما العدالة كإنصاف فتحضى بإجماع الكل، 
 فهي تحافظ على اختلافاتهم دون أن تفضي إلى الانشقاق والتمزق الذي يهدد المجتمعات الليبرالية.

مذهباً تعاقدياً مخالفاً لنظرية العقد الاجتماعي كما نجدها عند هوبز  ولكي تتضح مبادئ العدالة عند راولز، يقترح 
ولوك وروسو، ولا يوافقهم على ما ذهبوا إليه من مذهب الحق الطبيعي الذي يساوونه مع القوة والقدرة والاقتدار، 

( يكون خلفه مشاركون le voile d'ignoranceالجهل ) حيث أن راولز يطرح مفهوماً جديداً أسماه "حجاب  
في  سيتبوءونه  الذي  المكان  أو  الاجتماعية  بالوظيفة  جهل  عن  اختيارهم  ويقوم  عقلي  باختيار  يقومون  متعاقدون، 

 ، ويحرم الأفراد من تحصيل المعلومات التي يمكن تصورها حول مكانتها. 2المجتمع الآت 

يحاول  لن  طريقه  وعن  النفعية،  تجاه  ولنحرف  للعقلانية  العدالة  مبادئ  اختيار  خضع  لما  هذا  الجهل  حجاب  فلولا 
معطى  عن كل  مستقلين  النحو  هذا  على  أصبحوا  وقد  لصالحهم  العدالة  استخدام  والمتساوون  الأحرار  الأشخاص 

، طالما المشاركين فيه لن 3المناقشة( ومنصفه" فردي، وهو، وهذا هو الأهم، "يكفل أصول مناقشة أخلاقية )أخلاقية  
يقرروا بناءً على مميزات اعتباطية، وهنا يظهر تأثير الفلسفة الأخلاقية الكانطية واضحاً في طرح راولز والتي تنظر إلى 
الأفراد ككينونات عاقلة وإرادات حرة قادرة على تجريد البواعث من ظروفها والحكم على أخلاقية الباعث بتعميمه. 

"راولز لا يضع صحة التصورات الأخلاقية لكانط موضع تساؤل، بل إنه يقوم بنقل المثل الأخلاقية   وهنا نلاحظ وكأن
العدالة"  بمسألة  المهتمة  السياسية  النظرية  مجال  هو  آخر  مجال  راولز 4إلى  يعتقد  القوية   ،  عند كانط،  الحق  نظرية  أن 

 أخلاقياً، هي في الوقت ذاته نظرية ليبرالية سياسية.

ونعود الآن إلى تحديد مبادئ العدالة، فنطرح السؤال التالي: فماذا ينتج عن مناقشة هؤلاء الشركاء؟ يقول لنا راولز 
أن هناك مبدآن سيختاران: المبدأ الأول: يجب المساواة في تحديد الحقوق والواجبات الأساسية، فلكل شخص حق 

ا المبدأ  أما  المجتمع.  في  الأساسية  الحقوق  من  التفاوت متساو  أنواع  عدالة  يطرح  للجدل،  إثارة  أكثر  وهو  لثاني: 
عدالة  لا  نصيباً،  الأقل  الأفراد  أفادت  إذا  فرد،  لكل  منافع  تعويض  بصفة  "تقدم  عندما  الاقتصادي،  الاجتماعي 

 

 
 
 

 



155 
 

اللامحظوظين"  وضع  تحسين  بشرط  إلا  صغير  عدد  أن يحظى  في  العادل 1إطلاقاً  الطابع  يكشف  الثاني  المبدأ  وهذا   .
 والأخوي في نظرية راولز، لأن كل زيادة لصالح الأكثرين حظاًّ إنما يعُوض عنها بتقليل أضرار الأقلين حظاًّ 

إن  المحض،  السوق  سيادة  وبين  العبث  المساواة  مبدأ  بين  متوازناً  وضعاً  يعتنق  الأمريكي  المفكر  نجد  المبدأين  وبهذين 
. وهنا 2"المبدأ الثاني ينجلي عن فكرة تبادل ويتوخى المنفعة المتبادلة للشركاء الاجتماعيين في قلب منظومة تعاونية"

نؤكد مرة أخرى على الأساس العقلاني لنظرية راولز، فهذا الأخير يعرف المعقول بأنه "قدرة الأشخاص على امتلاك 
، وهذا يعود إلى قدرة الأشخاص على احترام الحدود العادلة للتعاون الاجتماعي، وعليه يصبح 3معنى معين للعدالة" 

المعقول متجسداً في تلك الإرغامات المتنوعة التي ينبغي أن يخضع .لها شركاء في "الموقف الأصلي"، وكذا في الشروط 
حدهم أن يتابع مصالحه الخاصة على أحسن التي تفيد اتفاقهم، وبالمقابل فإن العقل هو تلك الملكة التي تسمح لأ

وجه، وهكذا، إذا كان العقلي يلتمس فهماً لأساس حسابي يجد مرجعيته في المصلحة الخاصة وهو ما يجعل منه أمراً 
 جيداً، فإن المعقول يحيل إلى العقل العملي بما هو ملكة لتحديد ما هو عادل ومن ثمة متابعته.

برز  حيث  المعاصر،  والأخلاقي  السياسي  للفكر  جديداً  نفساً  تعطي  راولز  عند  العدالة  نظرية  أن  نجد  الأخير  في 
الليبرالية  بمسألة  اللامساواة  إشكالية  ندمج  قبيل: كيف  من  وجديدة  هامة  أسئلة  وأثاروا  راولز  نهج  اقتفوا  مفكرون 

السي الفلسفة  حقل  أغنت  وغيرها  الأسئلة  وهذه  الليبرالية، السياسية؟  مثل  مفاهيم  تحديد  إعادة  من  ومكنت  اسية، 
 العدالة، التوتاليتارية والديمقراطية وغيرها. 

 

 

 

 

 

 

 

 

.  
 
 



156 
 

 المصادر والمراجعقائمة  

 باللغة العربية: -أ

محمود يعقوبي، معجم المصطلحات الفلسفية )أهم المصطلحات وأشهر الأعلام(، الميزان للنشر والتوزيع، الجزائر،    -  1
98 . 

الإسكندرية،   -2 والتوزيع،  والنشر  للطبع  الدعوة  دار  الإسلام،  وعلماء  الفلاسفة  بين  الأخلاق  حلمي،  مصطفى 
 . 1993،  2مصر، ط

 . 1993عبد المقصود عبد الغني، الأخلاق بين فلاسفة اليونان وحكماء الإسلام، مكتبة الزهراء، القاهرة،   -  3

 . ه    1329مسكويه، تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، المطبعة الحسنية المصرية،    -4

 .1علي رمضان فاضل، الموسوعة الفلسفية الميسرة، دار طيبة للطباعة، الجيزة، مصر، ط  -5

 . زكريا إبراهيم، المشكلة الفلسفية، مكتبة مصر، مصر  -  6

 . 1981،  4م. روزنتال، ي. يودين، الموسوعة الفلسفية، تر: سمير كرم، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط  -7

 . 1993،  4محمود حمدي زقزوق، مقدمة في علم الأخلاق، دار الفكر العربي، القاهرة، مصر، ط  -  8

 .2005،  1أحمد أمين، كتاب الأخلاق، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط -  9

أرسطو طاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، تر: أحمد لطفي السيد، مطبعة دار الكتاب المصرية، القاهرة،   -   10
 . 2، ج1924

 . 1964، 1الغزالي أبو حامد، ميزان العمل، حققه: سليمان دنيا، دار المعارف، مصر، ط  -  11

   .2000محمد السيد بدوي، الأخلاق بين الفلسفة وعلم الاجتماع، دار المعارف الجامعية، القهرة، مصر،   -  12

 . يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، دار القلم، بيروت، لبنان   -  13

حربي عباس عطيتو، موزه محمد عبيدان، مدخل إلى الفلسفة ومشكلاتها، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان،   -14
 . 2003،  1ط

ط  -  15 لبنان،  بيروت،  والنشر،  للترجمة  الأدب  عالم  دار  الفلسفة،  في  دروس  يوسف كرم،  مدكور،  ، 1إبراهيم 
2016 . 



157 
 

سرفالي راداكرشنا، شارلزمور، الفكر الفلسفي الهندي، تر: ندرة اليازجي، دار اليقظة العربية للتأليف والترجمة   -   16
 .1967والنشر، بيروت، لبنان،  

، دار قباء للطباعة 1مصطفى النشار، الفلسفة اليونانية من منظور شرقي، السابقون على السوفسطائيين، ج  -  17
 . 1998والنشر والتوزيع، القاهرة، مصر،  

 . 1953،  3محمد يوسف موسى، تاريخ الأخلاق، مطابع دار الكتاب العربي، مصر، ط -  18

 . 1982،  1محمد عبد الستار نصار، دراسات في فلسفة الأخلاق، دار القلم، الكويت، ط -  19

كتاب جماعي عنوانه الفلسفة الخلقية من سؤال المعنى إلى مأزق الإجراء، أشراف سمير بلكفيف، منشورات   -  20
 . 2013،  1الاختلاف، الجزائر، ط

 .1994سعيد إسماعيل علي، التربية والحضارة في بلاد الشرق القديم، عالم الكتب، القاهرة، مصر،    -  21

 . صلاح مصطفى القوال، سوسيولوجيا الحضارات القديمة، دار الفكر العربي، القاهر، مصر  -22

هيجل، محاضرات في فلسفة التاريخ )العالم الشرقي(، تر: إمام عبد الفتاح إمام، دار التنوير للطباعة والنشر   -  23
 . 2007، 2والتوزيع، بيروت، لبنان، ط

 .1988،  3، فلاسفة إنسانيون، تر: عادل العوا، منشورات عويدات، بيروت، لبنان، طكارل ياسيبرز  -  24

بلحنافي جوهر، الأخلاق والسياسة بين الرواقية والفكر الإسلامي، مؤسسة كنوز للحكمة والنشر والتوزيع،   -  25
 . 2017الجزائر،  

 . 1999محمد حسن، تيارات الفلسفة الشرقية، دار علاء الدين، دمشق، سوريا، )د.ط(،   -  26

الأردن،   -  27 والنشر،  للدراسات  العربية  المؤسسة  حبيب،  يوسف  تر: كامل  القديم،  الشرقي  الفكر  جون كولر، 
 . 2001،  1ط

ملحم قربان، قضايا الفكر السياسي القانون الطبيعي، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت،   -  28
 .1989،  1لبنان، ط

 .1989جماعة من الأساتذة السوفيات، موجز تاريخ الفلسفة، تر: توفيق سلوم، دار الفارابي، بيروت، لبنان،    -  29

   .1994،  2تولمين. أ. ف، فلاسفة الشرق، تر: عبد الحميد سليم، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط  -30



158 
 

 .2000السيد محمد بدوي، الاخلاق بين الفلسفة والعلم، دار المعرفة الجامعية، مصر،    -  31

مايو   -  32 المعرفة،  عالم  سلسلة  إمام،  الفتاح  عبد  إمام  تر:  الشعوب،  لدى  الدينية  المعتقدات  بارندر،  جفري 
1993 . 

 .، قصة الحضارة، المجلد الأول، ترجمة مجموعة من المترجمين، لجنة ال اليف والترجمة والنشرويل دويرانت-  33

 .1فؤاد محمد شبل، حكمة الصين دراسة تحليلية لمعالم الفكر الصيني منذ أقدم العصور، دار المعارف بمصر، ج  -34

 . 1938محمد غلاب، الفلسفة الشرقية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،    -35

فؤاد محمد شبل، حكمة الصين دراسة تحليلية لمعالم الفكر الصيني منذ أقدم العصور، دار المعارف بمصر، )د،   -36
 .س(

 .1983عبد الرحمن مرحبا، من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة الإسلامية، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،  -  37

القاهرة، أرسطو،  -  38 المصرية،  الكتاب  دار  مطبعة  السيد،  لطفي  لأحمد  ترجمة:  نيقوماخوس،  إلى  الأخلاق  علم 
 . 1ج  ،1924

 . 1953،  3توشار جان، تاريح الفكر السياسي، مطابع دار الكتاب العرلي، مصر، ط-  39

 . 1980،  2اشفيتسر ألبرت، فلسفة الحضارة، ترجمة: عبد الرحمن بدوي، دار الأندلس، ط-40

والنشر  -41 للدراسات  الجامعية  المؤسسة  مجاهد،  المنعم  عبد  مجاهد  ترجمة:  اليونانية،  الفلسفة  تاريخ  ولتر،  ستيس 
 . 2005، 2والتوزيع، بيروت، لبنان، ط

 .1958فخري ماجد، أرسطو طاليس، )سلسلة قادة الفكر(، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، لبنان،  -42

 . كرم يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانية، دار القلم، بيروت، لبنان -  43

ط  -  44 الجامعية،  المعرفة  دار  أفلاطون،  طاليس إلى  من  الفلسفي  الفكر  تاريخ  علي،  ،  2003،  3أبوريان محمد 
 .2ج

 . 1962،  2ترجمة: أحمد فؤاد الأهواني، دار احياء الكتب العربية، القاهرة، مصر، طأرسطو، في النفس،  -45

، 1حسين صالح حمادة، دراسات في الفلسفة اليونانية، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط-  46
 . 2، ج2005



159 
 

 .2، ج3أبو ريان محمد علي، تاريخ الفكر الفلسفي، دار المعرفة الجامعية، ط-47

 . زكريا ابراهيم، المشكلة الخلقية، مكتبة مصر  -  48

 . 1993،  4زقزوق محمد حمدي، مقدمة في علم الأخلاق، دار الفكر العربي، القاهرة، مصر، ط -  49

 ..مراد محمود، الحرية في الفلسفة اليونانية، دار الوفاء الطباعة والنشر والتوزيع، الإسكندرية-  50

، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 1كوبلستون فردريك، تاريخ الفلسفة، المجلد -51  
 . 2002،  1مصر، ط

شوفالليه جان جاك، تاريخ الفكر السياسي، ترجمة: محمد عرب صاصيلا، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر -52  
   .1985، 1والتوزيع، بيروت، لبنان، ط

 .1987،  1كتوره جورج، أرسطو والسياسة، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط-  53

السياسية(، -  54 الصداقة  إلى  العدالة  إلى  الغضب  )من  أرسطو  عند  والسياسية  الأخلاقية  الفلسفة  ريكور،  بول 
 .2004،  1ترجمة: عزالدين الخطابي، منشورات عالم التربية، المطبعة الجديدة، المغرب، ط

 .1998النشار مصطفى، تاريخ الفلسفة اليونانية من منظور شرقي، دار قباء، القاهرة،  -  55

أرسطو، دعوة للفلسفة، قدّمه وعلق عليه وشرحه: عبد الغفار مكاوي، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، - 56
 بيروت. 

إسماعيل زروخي، بنية الأخلاق عند أرسطو )أرسطو في الفلسفة العربية الإسلامية، كتاب جماعي(، مطبوعات -  57
 .2001،  1، ط1جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر، ج

 . 1979،  2أويزرمان تيودور، تطور الفكر الفلسفي، ترجمة: سمير كرم، دار الطليعة، بيروت، لبنان، ط-  58

للطباعة   قباء،دار    ،عطيةأحمد عبد الحليم    ترجمة: المسلمين،  عند    والحياة الأخلاقيةالأخلاق    بور، دي    ت،ج،-59
 . 2001القاهرة,    والنشر والتوزيع،

 .سنةبدون   اللبناني، بيروت، دار الكتاب    الإسلام، التفكير الفلسفي في    محمود، عبد الحليم  -60

 . 1989سنة    (،سسلسلة أني)المطبعية  المؤسسة الوطنية للفنون    الإسلام،فجر    أمين، أحمد -61

 . مليلة الجزائرعين   الهدى،دار    الإسلام،مقومات الحضارة الإنسانية في   فحلة،حسن رمضان  -62



160 
 

لبنان, ،  بيروت  الرسالة،مؤسسة    شاهين(، الصبور    القرآن ترجمة )عبددستور الأخلاق في    دراز، محمد عبد الله    -63
1983 . 

 .1953،  3ط  بمصر،مطابع دار الكتاب العربي   الأخلاق،تاريخ    موسى،يوسف  -64

محمود  -65 الفكر    صبحي،محمد  في  الأخلاقية  للطباعة    الإسلامي،الفلسفة  العربية  النهضة  بيروت، دار  والنشر، 
 .1992،  3ط  لبنان،

 . 1978  ، 1ط  والتوزيع، بيروت، لبنان، الأهلية للنشر    العربي،ماجد فخري، الفكر الأخلاقي   -  66

 . 1991 ، لبنان   القومي، بيروت، مركز   العلوم، إحصاء    الفارابي، -67

)قدّمتحصيل    الفارابي،-68 وملحم(،له    السعادة،  عليب  وشرحه  عليه  الهلال،دار    وعلّق  لبنان، بيروت  ومكتبة   ،
2006 . 

    .1986مصر,   الجامعية،دار المعرفة   الإسلام، تاريخ الفكر الفلسفي في    أبوريان، محمد علي  -69

 (، : محمد عبد الهادي أبوريدهوعلّق عليهإلى العربية    الإسلام، )نفلهتاريخ الفكر الفلسفي في    بور،دي    ت،ج،-70
 .للكتاب، الجزائرالمؤسسة الوطنية  

التوزيع، و   والنشردار الأندلس للطباعة    الإسلام،الفلسفة الأخلاقية الأفلاطونية عند مفكري    التكريتي،ناجي  -71
 .1992,  2ط    بيروت، لبنان،

 .2001،  1ط  العربية، بيروت، لبنان،مركز دراسات الوحدة    العربي، العقل الأخلاقي    الجابري، محمد عابد    -72

 .2002  ،1ط  العربي، بيروت، لبنان،دار الفكر   العربي(، أعلام الفكر    عطوي، الفارابي، )سلسلةفوزي  -73

السياسة    الفارابي،-74 )قدّم كتاب  وملحم(،له    المدنية،  علىب  وبوّبه  لبنان، دار    وشرحه  بيروت،  الهلال،   ومكتبة 
 . 1996،  1ط

 . 1992  ،3ط   ، 2ج  الجيل، بيروت، لبنان، دار    العربية،تاريخ الفلسفة    وخليل الجر،حنا الفاخوري  -75

 .1997  ،4ط    الطليعة، بيروت، لبنان،دار    الفارابي،الفلسفة السياسية عند    العال، عبد السلام بنعبد  -76

 . 1990  ،الفارابي، كتاب الملة، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر-77

 . 1972عثمان أمين، شخصيات ومذاهب فلسفية، الشركة المصرية للطباعة والنشر، القاهرة،    -78



161 
 

لبنان، جورج سعد، تطور الفكر السياسي )في العصور القديمة والوسطى(، منشورات الحلبي الحقوقية، بيروت،    -79
2000 . 

 . 2004،  5ط  الرشاد، القاهرة،دار    والطريق إلى المستقبل، عاطف العراقي، الفلسفة العربية    -80

 . .2002  ،1منذر الكوثر، فلسفة الفارابي )الله، الوجود، الإنسان(، دار الحكمة، لندن، ط-81

 . 1995 ،3جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، الشركة العالمية للكتاب، بيروت، لبنان، ط  -82

 .  1971الفارابي، فصول منتزعة، )حقّقه وقدّم له وعلّق عليه: فوزي متري النجار(، دار المشرق، بيروت، لبنان،  -83

 . 5، ف1، ب  1، ك  1أرسطو، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ج  -84

محمد محمود صبحي، الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتوزيع،   -  85
 . 1992،  3بيروت، لبنان، ط

 . 2000حسن حنفي، من النقل إلى الإبداع، المجلد الثاني )التحول(، دار قباء، القاهرة،    -  86

 .2001مسكويه، تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة,   -  87

القاهرة،   -  88 الخانجي،  مكتبة  الإغريقية،  بالفلسفة  وصلاتها  الإسلام  في  الأخلاق  فلسفة  موسى،  يوسف  محمد 
 . 1994،  3ط

 .2001،  1محمد عابد الجابري، العقل الأخلاقي العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، ط -  89

 . 2أحمد عبد الحليم عطية، الفكر الأخلاقي الجديد، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط-90

 .1984فرانسوا جرجوار، المذاهب الأخلاقية الكبرى، تر: قتيبة المعروفي، منشورات عويدات، لبنان،  -91

 .1960ديكارت، مبادئ الفلسفة، تر: عثمان أمين، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة،    -92

 .1945عثمان امين، شخصيات ومذاهب فلسفية، دار احياء الكتب العربية، مصر،    -93

  .2نجيب بلدي، ديكارت )سلسلة نوابغ الفكر الغربي(، دار المعارف بمصر، ط-94

 . 1953،  3محمد يوسف موسى، تاريخ الأخلاق، الكتاب العربي بمصر، ط  -95

 . 1952، 2عثمان امين، الفلسفة الرواقية، النهضة المصرية، ط  -96



162 
 

 .1981محمد عبد الستار نصار، دراسات في فلسفة الأخلاق، دار القلم، الكويت،    -97

 . 1986،  2مهدي فضل الله، فلسفة ديكارت ومنهجه، دار الطليعة، بيروت، ط  -98

 . 1990، 2الشرقاوي محمد عبد الله، مدخل نقدي لدراسة الفلسفة، دار الجبل، بيروت، ط-  99

 . علي عبد المعطي محمد، المدخل إلى الفلسفة، دار المعرفة الجامعية-  100

 .كانط ايمانويل، نقد العقل المحض، تر: موسى وهبة، مركز الإنماء العربي، لبنان، بيروت-101

 .5هويدي يحيى، مقدمة في الفلسفة العامة، دار النهضة العربية، ط-102

 . 1999النشار مصطفي، مدخل جديد إلى الفلسفة، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع،  -  103

 .1967توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية نشأتها وتطورها، دار النهضة العربية،  -  104

مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، دار الدعوة للطباعة والنشر والتوزيع، الإسكندرية، -  105
 . 1993،  2مصر، ط

الوطنية -  106 المؤسسة  )سلسلة أنيس(،  حسين  نازلي إسماعيل  تر:  الأخلاق،  تأسيس ميتافيزيقا  أيمانويل،  كانط 
 . 1991للفنون المطبعية،  

 ..1985،  5دويرانت ول، قصة الفلسفة، منشورات مكتبة المعارف، بيروت، ط-107

 .1976بدوي عبد الرحمن، الأخلاق النظرية، وكالة المطبوعات، الكويت،  -  108

 .1972،  2ابراهيم زكريا، كانط أو الفلسفة النقدية، دار مصر للطباعة، القاهرة، ط-  109

، رواق  2005وان  ج،  1ة: فؤاد مليت، مجلة أيس، العددجمبيشي كلود، المنهجية الأخلاقية عند كانط، تر -  110
 الكتاب، الجزائر. 

ط-111 المغرب،  الشرق،  إفريقيا  دار  المعاصرة،  النقدية  الفلسفة  في  والتواصل  الحداثة  الدين،  نور  محمد  ، 1أفاية 
1991 . 

، 1ريكور بول، الذات عينها كآخر، ترجمة: جورج زينات، التوزيع مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط-  112
1990 . 



163 
 

المصرية، -  113 الكتب  دار  مطبعة  السيد،  لطفي  أحمد  ترجمة:  نيقوماخوس،  إلى  الأخلاق  علم  طاليس،  أرسطو 
 .2القاهرة، ج

لبنان، -  114 بيروت،  والطباعة،  للنشر  عويدات  العوا،  عادل  ترجمة:  المعاصر،  الأخلاقي  الفكر  روس،  جاكلين 
 . 2001،  1ط

 . 2006،  1فيري جان مارك، فلسفة التواصل، ترجمة: عمر مهيبل، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط-115

 باللغة الأجنبية: -ب

1-Rogre Labrous, Introduction à La Philosophie Politique, édition 

Marcel Riviere, Paris, 1959. 

2- Majid Fakhry, Histoire de la Philosophie Islamique (traduit de l’Ang 

Marian nasr), les éditions du CERF, Paris, 1989. 

3 -  Mohamed Arkoune, contribution à l'étude de l'humanisme arabe au   

ive/Xe siècle, Miskawayh philosophe et histoire, librairie 

philosophique j, vrain, Paris. 

4-Jacque Chevalier, histoire de la pensée, la pensée antique, 

flammation, éditeur Paris, 1955. 

5 - Descartes, Le Discours de la Méthode, bordas, Paris, 1967. 
6- Descartes, les Passions de l’âme, libraire philosophique J. Vrin, 

Paris, 1994. 

7  -Rawls.J, théorie de la justice, trad, Catherine Audard, édition du 

Seuil, 2000. 
 القواميس والمعاجم 

 . 2000،  3عبد المنعم الحفني، المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة، مكتبة مدبولي، مصر، ط  -   1

 .1994،  1عبده الحلو، معجم المصطلحات الفلسفية، مكتبة لبنان، بيروت، ط  -2

الفلسفية معجم مصطلحات الفلسفة النقدية والتقنية، تعريب: خليل أحمد خليل،   لالاند اندريه، معجم لالاند   -  3
 (. A-G، المجلد الأول )2012عويدات للنشر والطباعة، بيروت، لبنان،  



164 
 

 .1979،  3مراد وهبة، المعجم الفلسفي، دار الثقافة الجديدة، مصر، ط -  4

جان لابلانس، ج.ب.بونتاليس، معجم التحليل النفسي، تر: مصطفى حجازي، ديوان المطبوعات الجامعية،   -5
 . 1985،  1الجزائر، ط

 . 1964هنري توماس، أعلام الفلسفة كيف نفهمهم، تر: أمين متري، دار النهضة العربية،   -  6

العربية   -  7 المملكة  بالرياض،  الإسلامي  للشباب  العالمية  الندوة  المعاصرة،  والمذاهب  الأديان  في  الميسرة  الموسوعة 
 .1979،  3السعودية، ط

 .590، ص  1973،  1، ط2جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، ج  -8

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



165 
 

 فهرس المحاضرات 

 02......................................................................المحاضرة الأولى

 09.......................................................................ثانيةالمحاضرة ال

 14........................................................................ ثالثةالمحاضرة ال

 22..................... ...................................................رابعةالمحاضرة ال

 27...................... .................................................لخامسةالمحاضرة ا

 43.......................................................................سادسةالمحاضرة ال

 56........................................................................سابعةالمحاضرة ال

 95..........................................................................ثامنةالمحاضرة ال

 100........................................................................تاسعةالمحاضرة ال

 118........................................................................عاشرةالمحاضرة ال

 136...................................................................ادي عشرالمحاضرة الح

 143.....................................................................ثانية عشرالمحاضرة ال

 150....................المحاضرة الثالثة عشر.................................................

 156.................المحاضرة الرابع عشر....................................................

 

 


